— &
Stof  ben je, tot
te - rug. Stof  ben
s oo =
N~—  —
keer je te - rug
#o T ——
~— —
ot stof keer je te -
Stof tot nadenken. o- -
Geloof in materie en
de taak van de
praktische theologie it stof keer__

Rede in verkorte vorm uitgesproken door
prof. dr. Mirella Klomp bij de aanvaarding van

de leerstoel Praktische Theologie aan de PThU
op 31 oktober 2025

Protestantse Theologische Universiteit

Inspiring wisdom



Colofon

Stof tot nadenken. Geloof in materie en de taak van de praktische theol




Inleiding
Mevrouw de rector, beste collega’s en studenten, geachte aanwezigen,

Op een zondag in 1732 wordt in het kasboek van de kerkelijke gemeente van
het Friese dorp Ferwert het volgende genoteerd:

15 juni 1732 betaald aan diaken Durk Jetses 10 caroliguldens inzake
driemaal Spaanse wijn gebruikt op het Heilig Avondmaal op Ligtmis
vervallende gaande uit de Wijnackers.

~ Fragment uit kerkvoogdijrekeningenboek’

Dit fragment vertelt ons dat Durk Jetses, diaken in deze lokale Nederduits
gereformeerde gemeente, maanden eerder de wijn had gekocht waarmee op
of rond 2 februari de gemeente het Heilig Avondmaal had gevierd. Drie flessen
Spaanse wijn aangeschaft voor een tientje en die was hij nu kennelijk komen
declareren. Het kasboek vertelt dat de gemaakte kosten ten laste kwamen van
de wijnakkers: gronden van de kerk waarop gewassen werden verbouwd. Wat
er op de wijnakkers verbouwd werd, is onbekend. Maar dat ze wijnakkers
heten, toont aan dat er een direct verband werd gelegd tussen deze grond en
de gaven waarmee het Avondmaal werd gevierd.

Een kleine 300 jaar later, 2024. Op een doordeweekse dag geeft een diaken
van een andere kerkelijke gemeente behorend tot de Protestantse Kerk in
Nederland een interview aan een onderzoeker. Daarin vertelt de diaken dat
deze diaconie landbouwgronden aan agrariérs verpacht en dat daarop
gangbare landbouw plaatsvindt, met kunstmest en gewasbeschermings-
middelen. Daarmee wordt een zo hoog mogelijke opbrengst bereikt voor het
goede doel, onder andere voor het stimuleren van duurzame landbouw in het
buitenland. Tijdens het interview beseft de diaken ineens: “Maar waarom

1 Inventaris Hervormde Gemeente Ferwerd, inv. nr. 90 (1985), Tresoar: Frysk Histoarysk en Letterkundich
Sintrum (245-35). Ik dank dr. Eward Postma die deze vondst deed in Van Ter Sted tot Olde
Stins (Nunspeet, 1987), een door de lokale historicus Johannes van Dijk in eigen beheer uitgegeven
beschrijving van boerenplaatsen en kerkelijk grondbezit in Ferwert met daarbij een toponymie van
het dorp. Postma controleerde de verwijzing naar de Wijnackers in het ‘kerkvoogdijrekeningenboek’
van de Nederduits gereformeerde gemeente, vanaf 1816 hervormde gemeente en nu protestantse
gemeente te Ferwert.



eigenlijk geen projecten in Nederland met hetzelfde doel?"? Kennelijk is hier lange
tijd geen enkel verband gelegd tussen het diaconale doel en de grond die
daarvoor dient.

Met deze verschillende voorbeelden van de omgang van kerk en diaconie met
hun pachtgronden is de thematiek van mijn oratie geintroduceerd: ‘het
materiéle’, ‘het stoffelijke’ en hoe zich dat verhoudt tot het geestelijke, tot wat we
geloven, denken, waarvan we overtuigd zijn. Ik zal uiteenzetten hoe ik denk dat
de wisselwerking tussen het geestelijke en het materiéle steeds meer onder druk
is komen staan, niet alleen in de kerk, maar ook in de westerse samenleving, en
daar een theologisch perspectief naast zetten dat duidelijk maakt waarom goede
aandacht voor materie van groot belang is voor het leven op deze aarde en een
leven met God.

De verbinding van het geestelijke en het materiéle

De leeropdracht die ik met deze oratie over het materiéle aanvaard, luidt: de
praktische theologie. Mijn voorganger op deze leerstoel, Marcel Barnard, nam
vorig jaar afscheid met een rede over de info-technische revolutie en de vraag wat
die betekent voor ons denken over God.? Hij stelde dat wij door de informatie-
technologie ‘cyborgs’ zijn geworden: samengestelde mens-machines,* een hybride
gestalte die ‘geen aardmens meer is, noch ook een artificial intelligence'.> Mijn
focus op de verbondenheid van het materiéle en het geestelijke acht ik van het
grootste belang, gezien de grote maatschappelijke vraagstukken die op ons
afkomen. Deze focus is daarmee een voortzetting van het werk rond deze
leerstoel. Immers, juist omdat ons leven zo sterk door kunstmatige intelligentie en
algoritmes beinvloed wordt, moeten wij - bezielde en denkende materie die wij
zijn - ons op ons contact met de materiéle werkelijkheid bezinnen.

2 Hetgaat om een interview in het kader van project Grond van de PThU. Voor het citaat, cf. Thijs
Tromp, Kerk en pacht: Een vooronderzoek naar pacht van landbouwgrond in kerkelijk bezit. (Protestantse
Theologische Universiteit, 2024), 32, https://pure.pthu.nl/en/publications/kerken-en-pacht-een-
vooronderzoek-naar-pacht-van-landbouwgrond-in. Laatst geraadpleegd op 19 september 2025.

Marcel Barnard, God in bits & bytes (Skandalon, 2024).
Barnard, God in bits & bites, 13.

Barnard, God in bits & bites, 25-27, hier 25. Overigens deel ik Barnards conclusie niet dat wij geen
aardmens meer zijn - onze nauwe verbondenheid met digitale technologie maakt ons wellicht
anders mens, maar in mijn optiek niet minder mens. Om het met een eenvoudige vergelijking te zeg-
gen: ook een e-bike is nog steeds een fiets.



De vraag die ik stel, luidt: “Waarom is het van belang aandacht te hebben voor
de wisselwerking tussen het materiéle en het geestelijke en wat vraagt dit van
de praktische theologie?” Ik zal deze vraag beantwoorden door uiteen te zetten
welke inzichten ik in twintig jaar onderzoek heb opgedaan ten aanzien van het
materiéle en wat ik momenteel door mijn oogharen in kerk en samenleving
meen te zien in onze omgang met materie. Ik doe dat in de vorm van een
cultuuranalyse, in dialoog met filosofisch onderzoek. Vervolgens zal ik
markeren wat er mijns inziens theologisch op het spel staat bij onze verhouding
tot het materiéle en betogen dat juist een protestantse theologische universiteit
reden heeft om meer ruimte te maken voor materialiteit als locus theologicus.

Ik sluit af met een perspectief op wat mijn rede betekent voor de praktische
theologie in de komende jaren, met name voor de aandachtsgebieden die
centraal staan in onze leerstoelgroep: worship and the arts (liturgie, ritueel, de
kunsten), formation (jeugd en jongeren en geloof) en diaconia (diaconale prak-
tijken van in- en uitsluiting, vooral van wie of wat uitzonderlijk kwetsbaar is).

Met deze aanpak treed ik in deze rede in het spoor van wat als kan worden
aangemerkt als ‘ontwerpende’ en deels ook als ‘creatieve’ praktische theologie:
praktische theologie niet als ‘toegepaste theologie’, niet zozeer als ‘handelings-
wetenschap’ die de crises van kerk en geloof identificeert en voorstellen doet
voor hoe theologische professionals daar constructief mee om kunnen gaan,
maar praktische theologie die probeert over de rand van bestaande kennis te
kijken - die bij waarnemingen een nieuw en passend denkkader zoekt en dat
deels ook in creatieve vormen doet, om daarmee lijnen te trekken die nieuwe
ontwerpen van praktische theologie mogelijk maken.® Daarom zoek ik het
antwoord op mijn vraag in deze rede niet alleen, maar samen met anderen, en
niet alleen in de vorm van een academisch vertoog, maar ook in poézie en
muziek. En de ruimte doet mee: we zitten hier samen met een tuincentrum in
één kassencomplex. Hier, in deze moderne Hof van Eden, vindt de praktische
theologie vandaag stof tot nadenken.

6 Verschillende typen van praktische theologie zijn bondig samengevat en gekarakteriseerd in
Ruard Ganzevoort, ‘Hopeloos maar niet ernstig: Praktisch-theologisch reflecteren op de toekomst’,
Handelingen: Tijdschrift voor Praktische Theologie en Religiewetenschap 50, nr. 4 (2023): 64-71,
https://doi.org/10.54195/handelingen.1844.



Aanleiding

In het onderzoek dat ik heb uitgevoerd, opgezet en begeleid - en overigens ook
in de ‘Grondreis’ door de twaalf provincies die ik het afgelopen jaar als Theoloog
der Nederlanden heb gemaakt’” - ben ik er meer en meer van overtuigd geraakt
dat goede aandacht voor het materiéle, het stoffelijke, tastbare, concrete, in
christelijk geloof van het grootste belang is, omdat daar theologisch ontzettend
veel, zo niet alles, op het spel staat. Want wat doen deze wereld en deze
werkelijkheid ertoe in het licht van het koninkrijk van God, de eeuwigheid, of
het evangelie? Voor mij als theoloog is dat de vraag der vragen en het is ook de
reden dat ik praktisch theoloog geworden ben. Praktisch theologen houden
zich bezig met het bestuderen van de praktijken van mensen: ze beschrijven,
interpreteren en evalueren die, en ze construeren theologie op basis van die
praktijken. Ik behoor tot de generatie die, aan het begin van deze eeuw, voor
het eerst serieus getraind werd om de empirische realiteit met kwalitatieve
methoden waar te nemen en te leren verstaan. Dat begint ermee het materiéle
goed te observeren. Daar hoort een basale houding bij van zorg en betrokken-
heid, van care om de mensen en de dingen en dus van goede aandacht voor
het materiéle. Dat is voor mij ten diepste een theologische zaak (ik kom daar
nog op terug). Ik ontdekte in onderzoek dat de kleurrijke kleding waarin
mensen dansen en de witte zakdoeken waarmee leden van de Singing Band
wuiven, maar ook een krakkemikkig keyboard en een soms wel heel valse gitaar
in een Ghanese kerk de materie is waar geloof in God gebeurt.® Ook ontdekte ik
dat snijtafels, waarop zangers partituren van een passiecompositie zingend
onder de loep nemen, videoschermen, regenpakken, steigers, mengtafels®

en een immens neon-verlicht kruis dat door de straten dragen wordt of waar
achteraan geswipet wordt, zoals bij The Passion, materiéle vindplaatsen van

7  Hiervan heb ik op https://www.mirellaklomp.nl/blog/ in blogs en video's verslag gedaan tussen
november 2024 en oktober 2025.

8 Mirella Klomp, The Sound of Worship: Liturgical Performance by Surinamese Lutherans and Ghanaian
Methodists in Amsterdam, Liturgia Condenda 26 (Peeters, 2011).

9 Mirella Klomp, ‘De lijdende Christus in 21ste-eeuwse passiecomposities’, in Kunstenaars in Gods
spoor: peilingen naar het religieuze en spirituele van kunst in een seculiere wereld, onder redactie van
Wessel Stoker en Frank Bosman, Figura Divina, VIl (Open Press Tilburg University, 2022),
https://doi.org/10.26116/3R74-1K37.



geloof, ongeloof en twijfel zijn."® Op een diepere laag, misschien wel het meest
in het maaltijdproject van kerken in Amsterdam Zuidoost in coronatijd, waarbij
daklozen maaltijdbezorgers werden, leerde ik begrijpen hoe voorwaardelijk en
fundamenteel materie is voor wat we theologisch bedoelen met het begrip
sacramentaliteit.” Ik heb in verschillende onderzoeksprojecten steeds, en ook
steeds meer, het besef en het gevoel gehad dat materie in geloof en theologie
verdergaande aandacht verdient.

Materie als vindplaats van geloof

Uiteraard vonden deze onderzoeken niet in een vacuim plaats, maar in een
academische context en discipline waarin in de afgelopen decennia de
aandacht voor het materiéle groeide: de empirische, ruimtelijke en materiéle
wendes volgden elkaar op, in de geesteswetenschappen en ook in de prakti-
sche religiewetenschappen en praktische theologie. In ons land hebben onder
andere Gerard Lukken, Paul Post en Marcel Barnard in het veld van de liturgische
en rituele studies indrukwekkend werk verricht in het uitpakken en vormgeven
hiervan. Het Instituut voor Rituele en Liturgische Studies waaraan zij leiding-
gaven en het tijdschrift Yearbook for Ritual and Liturgical Studies, waarvan dit jaar
de 41e editie verschijnt, zijn hiervoor onmisbare voertuigen geweest. En in het
veld van de religiewetenschappen heeft met name Birgit Meyer school gemaakt
rond het onderzoek naar religie en materialiteit, vooral in haar onderzoekspro-
gramma Religious Matters in an Entangled World."?

Aan onze universiteit is de afgelopen decennia in diverse onderzoeks-
projecten rond deze leerstoel embodiment of faith een lens geweest waarmee
het materiéle onderzocht is als geloof en zingeving. Dat gebeurde in onderzoek
naar het vieren van volwassenen en kinderen, naar kunstpraktijken, praktijken
van geloof en geloofsopvoeding in huis, school en kerk en praktijken van

10 Mirella Klomp, Playing On: Re-staging the Passion after the Death of God, vol. 10, Theology in Practice
(Brill Academic Publishers, 2021), https://doi.org/10.1163/9789004442948.

11 Kirsten Van der Ham Marjolein Hekman-Klapwijk, Mirella Klomp, Thijs Tromp en Peter-Ben Smit.
Food in Times of Crisis: A Practical Theological Study on Emergency Relief Provided by Churches in
Amsterdam Zuidoost during the Covid-19 Pandemic (Protestantse Theologische Universiteit, 2021),
https://pure.pthu.nl/ws/portalfiles/portal/24852073/PThU_Research_Report_Food_in_times_of_
crisis_final.pdf. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

12 Birgit Meyer, ‘Religious Matters in an Entangled World’, Religious Matters,
https://religiousmatters.nl/. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.



diaconale aard, de laatste jaren met name gericht op praktijken van inclusie.
Daarmee verlieten we, vergezeld van meer of minder ondertiteling, een religie-
begrip waarin geloof iets geestelijks is dat vervolgens in concrete, tastbare
praktijken wil of moet worden toegepast. We gingen daarbij niet zo ver als
cultureel antropoloog Birgit Meyer en haar coauteurs, die in een artikel uit
2010 nadrukkelijk afscheid namen van dit religiebegrip:

“Materializing the study of religion means asking how religion happens
materially, which is not to be confused with asking the much less
helpful question of how religion is expressed in material form. A mate-
rialized study of religion begins with the assumption that things, their
use, their valuation, and their appeal are not something added to a
religion, but rather inextricable from it (...). Religion is not a pure realm
of ideas or beliefs that are translated into material signs. The material
study of religion avoids reifications that identify ideas or dogmas or
individual people as the irreducible core of religion.”

Het citaat is voer voor een debat tussen de praktische theologie en de praktische
religiewetenschappen, omdat in praktijken vaak ook een impliciete dogmatiek
of levensbeschouwelijke overtuiging naar voren komt: zonder ideeén is de
vraag hoe praktijken Uberhaupt als geloof te herkennen zijn. En de meeste
theologen zullen de ruimte willen openhouden dat er I/iemand of iets van de
andere kant komt. Niettemin hebben we als praktisch theologen met onze
onderzoeken bijgedragen aan de herwaardering van materie als vindplaats van
geloof (en mogelijk ook als vindplaats van God; zie onder). Kort gezegd: geloof
zit niet alleen in je hoofd, maar ook in je lijf en in je witte zakdoeken, je valse
gitaar en je snijtafel. Dat is op zichzelf niet zo verwonderlijk: in onze werkelijk-
heid horen het geestelijke en het materiéle bij elkaar. De uiteenlegging van het
geestelijke en het materiéle is een menselijk construct.

13 Cf. Birgit Meyer e.a., The Origin and Mission of Material Religion’, Religion 40, nr. 3 (2010): 207-11,
https://doi.org/10.1016/j.religion.2010.01.010. Een zeer behulpzame inleiding op hoe materie ertoe
doet in geloof verscheen twee jaar later: Birgit Meyer en Dick Houtman, ‘Introduction: Material
Religion - How Things Matter’, in Things: Religion, and the question of materiality, onder redactie van
Dick Houtman en Birgit Meyer (Fordham University Press, 2012).



Maar een herwaardering van materie als vindplaats van geloof en van God
was en is noodzakelijk vanwege de geschiedenis van de (westerse) christelijke
traditie. Het christendom heeft vanaf het begin een ambivalente houding
gehad ten opzichte van materie, waarin materie weliswaar als door God
geschapen (als creatio ex nihilo) en dus in beginsel ‘goed’ wordt beschouwd
(“God zag dat het goed was”; Gen. 1'%, maar het geestelijke steeds hoger
gewaardeerd wordt dan het materiéle. >

De hoofdlijn wordt daardoor een hiérarchische: ‘geest-boven-materie’,
waarbij het geestelijke, en dus God, in de zijnsorde boven de materiéle wereld
staat.’ In de Verlichting radicaliseert René Descartes (1596-1650) de hiérarchie
van het geestelijke en materiéle en ontkoppelt deze: met zijn Cogito ergo sum

14 Sinds het Nieuwe Testament en het vroege christendom is, in het spoor van de joodse Bijbel, de
aarde (en daarmee materie) gedacht als door God geschapen: creatio ex nihilo. Cf. llaria L.E. Ramelli
‘Creation.’ In Brill Encyclopedia of Early Christianity Online, (Leiden: Brill, 2018), doi:
https://doi.org/10.1163/2589-7993_EECO_SIM_00000792. Over vroegchristelijke correcties op het
Platonisme, cf. bijvoorbeeld Wolfhart Pannenberg, Theologie und Philosophie: ihr Verhdltnis im Lichte
ihrer gemeinsamen Geschichte (Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1996), 58-65.

15 Augustinus’ typering van de orde van de liefde in De civitate Dei xv.22 en De doctrina christiana 1.22-
28 is hiervan een goed voorbeeld: “Vier dingen moeten we dus liefhebben: 1. wat boven ons is,
2. wat we zelf zijn, 3. wat naast ons is, 4. wat onder ons is”. Dat wil zeggen: God staat boven alles,
daaronder de eigen ziel en het eigen lichaam, en we moeten de naaste liefhebben als onszelf. Maar
tegelijkertijd is de naaste ook méér dan ons eigen lichaam, want “een ander mens [kan] samen met
ons van God ... genieten. Daartoe is het lichaam niet in staat, omdat het lichaam leeft door de ziel,
waarmee we van God genieten.”, Aurelius Augustinus, Wat betekent de bijbel? Christelijke scholing in
tekstbegrip en presentatie: De Doctrina Christiana, bewerkt en vertaald door Jan den Boeft en Ineke
Sluiter (Amsterdam: Ambo, 1999), 57-61, citaten op resp. 57 en 61.

16 Onder de visie dat de schepping in beginsel ‘goed'is, ligt een positievere waardering van materie
dan in de dualistische denkpatronen van Marcion, gnostiek en het manicheisme die in de tweede
eeuw na Christus gangbaar waren. In die denkbeelden wordt, net als in de platoonse filosofie, het
geestelijke hoger gewaardeerd dan het materiéle en zijn de dingen op die manier precies zoals ze
moeten zijn. Ook Augustinus beschouwt het in de vierde/vijfde eeuw als juist dat God boven de
wereld staat. Het omkeren van deze zijnsorde is, in zijn optiek, moreel verwerpelijk: “Goede mensen
gebruiken [ut]] namelijk de wereld om van God te kunnen genieten [frui], terwijl de slechte Hem wil-
len gebruiken om van de wereld te genieten.”; Aurelius Augustinus, De Stad van God, vertaald door
Gerard Wijdeveld (Amsterdam: Ambo/Anthos, 2002) 683. In de tijd van de Reformatie, met praktij-
ken in de katholieke kerk waarin het materiéle een rol speelt die door hervormers als verwerpelijk
wordt gezien - een levendige handel in aflaten, rijkdom van de kerk die werd uitgedrukt in pracht en
praal in plaats dat die werd ingezet om voor de armen te zorgen - zette Martin Luther een theologi-
sche wissel om met zijn sola scriptura. Deze grote nadruk op het Woord van God, de Bijbel, die in de
volkstaal beschikbaar moest komen zodat die veel breder toegankelijk zou worden, verlegde de ‘toe-
gang' tot God naar het Woord: niet door de kerk met zijn aflatenhandel, goede werken en heiligen,
maar door de heilige Schrift komen mensen tot Christus.



(“Ik denk dus ik ben”) maakt hij een scheiding tussen de denkende,
geestelijke binnenwereld (res cogitans) en de stoffelijke, fysieke buitenwereld
(res extensa)."”” Omdat de westerse (klassieke) cultuur en het christendom zo
nauw met elkaar verweven zijn (geweest), zit niet alleen een hiérarchisch, maar
ook dualistisch denken ten aanzien van geest en materie diep in onze cultuur.
Ook nu nog slechts 36% van de mensen in Nederland zichzelf als christen
beschouwt, is dat niet uit onze samenleving verdwenen.'® Theologen hebben
zich daartoe te verhouden.

Intuitie

De discussies over het religiebegrip en de verhouding van geest en materie
kennen praktisch theologen goed en ze nemen daar via hun onderzoeken over
allerhande onderwerpen zelf aan deel. Bij die onderzoeken gaat het om, wat ik
voor dit moment noem, de opperviaktestructuur: de fenomenen, de praktijken
en materie waarin geloof, betekenis en zin (kunnen) worden gevonden. Ik wil
daarmee geenszins suggereren dat dit onderzoek oppervlakkig zou zijn, maar
ermee aangeven dat ik in deze rede wil aansnijden wat ik zie wanneer ik
daaronder probeer te kijken. Het gaat mij dus om de dieptestructuur in de
samenleving (en daarmee ook in de kerk).” Het blootleggen van die diepte-
structuur is relevant en ook urgent, omdat die invlioed heeft op onze relaties
met andere mensen, met niet-mensen, en, voor wie geloven, ook op onze
relatie met de God die zich bekendmaakt in de Schriften.

Mijn intuitie, voortbouwend op de inzichten uit twee decennia onderzoek
dat het materiéle van geloof essentieel is, is dat in het spoor van de

17 Descartes ontvouwde zijn gedachten over de res cogitans (‘denkende substantie’, waaronder geest,
ziel, bewustzijn en denken ressorteren) met name in Meditatio Il en die over de res extensa (‘uitge-
breide substantie’; materie, lichaam, uitgebreidheid) met name in Meditatio VI. Cf. John Cottingham,
René Descartes: Meditations on First Philosophy: With Selections From the Objections and Replies. (New
York: Cambridge University Press, 2012), 32-47. https://research-ebsco-com.proxy-ub.rug.nl/
linkprocessor/plink?id=a2e17282-35c8-3237-8190-fcb900effd70.

18 Joris Kregting, Fred van Lieburg, Paul Vermeer, God in Nederland 1966-2024. (Amsterdam: HDC 2025),
42-43.

19 Het onderscheid tussen ‘oppervlaktestructuur’ en ‘dieptestructuur’ ontleen ik aan de theorieén over
de structuur van taal van taalkundige en filosoof Noam Chomsky uit de jaren 60 van de vorige eeuw.
In mijn analyse van de dieptestructuur van het menselijke contact met het materiéle probeer ik te
kijken onder de structuur van de fenomenen en concrete praktijken waarin de omgang met materie
vorm krijgt: wat is het dat deze fenomenen voortbrengt?



dualistische scheiding van geest en materie, het geestelijke nu steeds meer
‘zelfreferentieel’ dreigt te worden: de wisselwerking tussen geest en materie,
waarbij beiden op elkaar ingaan, komt in onze samenleving onder druk te
staan. Ik weet nog niet zeker of wat ik zie klopt - ik presenteer geen afgerond
onderzoek - en ga er graag over in gesprek, maar ik vind bij verschillende
denkers wel bevestiging voor deze intuitie.

Cultuuranalyse

Hoewel in de ordening van geest en materie in de westerse samenleving het
materiéle aan het geestelijke ondergeschikt is gemaakt en geraakt, zijn narra-
tieven, geloofsovertuigingen, denkbeelden en ideologieén nooit los van
materie: ze onderhouden er een relatie mee. De aard van die relatie laat zich
plotten op een continulm van wisselwerking tussen geest en materie aan het
ene uiteinde en invloed van geest op materie aan het andere uiteinde.

Invioed van het geestelijke op het materiéle

Het geestelijke kan invioed hebben op het materiéle; het gaat dan om
eenrichtingsverkeer waarbij het geestelijke dominant wordt gemaakt.

Stel, je gelooft dat het een goed idee is om in je ruim bemeten achtertuin een
moestuin aan te leggen zodat je van ‘eigen’ grond kunt eten: je sleept 26
zakken biologische potgrond aan, plant stekjes van courgette-, pompoen-,
paprika- en tomatenplanten die je in de vensterbank hebt opgekweekt en legt
een composthoop aan. Een paar weken later hebben alle slakken je moestuin-
in-wording opgevreten.? Het kan nu bijvoorbeeld gebeuren dat je koers zet
naar het tuincentrum om slakkengif met metaldehyde in te slaan: als je dat in
je tuin strooit en slakken dat eten, verliezen ze vocht, gaan ze schuimen en
sterven. Als je dat middel een beetje consequent gebruikt in je tuin, dan
vreten de beesten je stekjes niet aan en kunnen die uitgroeien tot planten

20 Ik noemde dit voorbeeld afgelopen zomer in een interview aan dagblad Trouw. Interessant is de
keuze voor de kop die de koppenmaker van de krant er vervolgens boven plaatste: “Mijn moestuin
praat tegen mij.” Dat kan neutraal gelezen worden, maar in het licht van de dualistische denktraditie
van het Westen ook als een wat wonderlijke uitspraak die wellicht vragen oproept over de rationele
vermogens van een theoloog-wetenschapper. Cf. Mirella Klomp, ‘Bij Theoloog der Nederlanden
Mirella Klomp heeft de grond het voor het zeggen: “Mijn moestuin praat tegen mij.”, geinterviewd
door Maaike Van Houten, 13 juli 2025, Trouw, https://www.trouw.nl/religie-filosofie/bij-theoloog-der-
nederlanden-mirella-klomp-heeft-de-grond-het-voor-het-zeggen-mijn-moestuin-praat-tegen-
mij~b0e7067a/. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.



waarvan je kunt oogsten en eten. Je wendt je macht aan om invloed uit te
oefenen op de slakkenmaterie, omdat je de overtuiging hebt dat het goed is om
groenten uit eigen tuin te eten. Dat narratief neemt dan de slakkenmaterie voor
zich in dienst of maakt die instrumenteel. De slakken hebben niets in de melk te
brokkelen: de omgang met deze materie staat in het teken van het narratief en
de overtuiging dat eten uit eigen moestuin nastrevenswaardig is.

Een treffend recent voorval waarbij het geestelijke het materiéle voor zich in
dienst nam, vinden we in de maatschappelijke ophef die afgelopen augustus
ontstond rondom een commercial van pretpark Walibi in Biddinghuizen.
Walibi bracht een trailer in omloop om de kaartverkoop te stimuleren van een
evenement geprogrammeerd rond Halloween: Halloween Fright Nights - Souls
for sale.?" De trailer toonde een vrouw in kort satijnen nachthemd die opge-
sloten zit in een glazen kooi en angstig rondkijkt terwijl er door griezelige
figuren op haar geboden wordt. Wanneer veilingmeester Eddie The Clown haar
aan de hoogste bieder verkoopt, valt de vrouw door de bodem van de kooi in
een shredder: ze wordt bloedig vermoord. De commercial werd gelanceerd in
een week waarin het nieuws van vier gevallen van geweld tegen vrouwen naar
buiten kwam, waaronder de moord op de zeventienjarige Lisa in
Duivendrecht, en in een zomer waarin in juli al de moord op twee andere
vrouwen aan het licht kwam. Walibi kreeg veel kritiek op de trailer, onder
andere via sociale media, maar ook steun van mensen die de ophef maar
overdreven vonden.?

Uit de reacties van Walibi blijkt dat het pretpark overduidelijk geen link
legde (en wenste te leggen) tussen het griezelverhaal en de materiéle werkelijk-
heid van geweld tegen vrouwen, en ook de kritiek niet leek te doorgronden van

21 Merk op dat de mens hier wordt aangeduid als (enkel) ‘ziel' en vergelijk het inmiddels archaische
gebruik van de term ‘zielen' als aanduiding voor het aantal lidmaten van een kerk.

22 De ophef ontstond omdat in honderden reacties op sociale media een link werd gelegd tussen de
video en de maatschappelijke context waarin geweld tegen vrouwen een structureel maatschappe-
lijk probleem vormt. Individuen legden daar in scherpe bewoordingen de vinger bij, door de trailer
te kwalificeren als ‘bizar’, ‘misselijkmakend’ en, vaak genoemd, ‘walgelijk’. Non-profitorganisatie
Women_inc schreef over de video op LinkedIn: “Femicide is een nationale noodsituatie, geen mar-
ketingtruc”, diende een klacht in bij de Reclame Code Commissie en riep anderen op om datzelfde
te doen. Cf. bijvoorbeeld de LinkedIn-post van Women_inc Women_inc, ‘Femicide is een nationale
noodsituatie, geen marketingtruc’, LinkedIn, augustus 2025, https://www.linkedin.com/posts/
women-inc-_walibi-deelt-een-reclame-voor-fright-nights-activity-7364306443602178053-Y8e8/
?originalSubdomain=nl. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.



de mensen die deze link wel legden. Het ontkende de werkelijkheid van de
moord op vrouwen niet, maar wilde die uitdrukkelijk niet in verband brengen met
het Halloween-event. Datzelfde gold voor het publiek dat Walibi hierin bijviel.

De verklaring waar Walibi mee kwam, nadat de ophef was ontstaan, vermeldde
dat de trailer weliswaar voor drie dagen teruggetrokken zou worden uit alle
communicatie-uitingen, maar benadrukte (1) dat Eddie de Clown en zijn freaks
‘overduidelijk fictieve figuren’ zijn ‘die door hun overdreven gretigheid aantonen
dat deze hele scene de werkelijkheid overstijgt/, (2) dat het hele script karikaturaal
is en er geen enkele relatie met de werkelijkheid wordt nagestreefd, (3) dat in de
Halloweentraditie angst een centraal thema is en een emotie die de beleving ten
goede komt.% Onder de verklaring verschenen talloze steunbetuigingen van
mensen die in dezelfde sfeer redeneerden, zoals deze: “Serieus? Een horror-
commercial voor een Halloween-event wordt ineens gelinkt aan femicide? Dat is
echt doorgeslagen. (...) Niet elk stukje fictie hoeft politiek correct te zijn. Soms is
het gewoon horror, entertainment, shockvalue.”*

In de reactie van Walibi en de steunbetuigingen blijkt duidelijk dat er een
stevig schot wordt gezet tussen een materieel verschijnsel in de werkelijkheid
en het fictieve verhaal op Halloween. De allerbeste illustratie hiervan was de
tv-uitzending van Nieuwsuur op 21 augustus (waarvan de eerste zes minuten
werden besteed aan een item over de dood van Lisa en geweldsincidenten

23 De verklaring was nog uitgebreider en maakte daarmee een defensieve indruk, die de verontwaardi-
ging van sommigen nog deed toenemen. Zo werd aangegeven dat Walibi de recente gebeurtenissen
en de gruwelijkheid daarvan ten zeerste betreurde, en dat nu de realiteit de fictie oversteeg, maar
dat dat niet wilde zeggen dat er geen fictie meer gemaakt zou mogen worden. Ook werd gesteld dat
in het bedrijf inclusiviteit een basiswaarde is, dat het daarom onmogelijk is dat Walibi femicide of
andere vormen van geweld zou tolereren, goedkeuren of promoten, dat het bedrijf elke vorm van
geweld, ook tegen vrouwen, als een gruwelijke ontsporing beschouwt die in de samenleving nooit
een plek mag hebben. Toen de storm drie dagen na deze verklaring niet was gaan liggen, kwam het
pretpark op 25 augustus 2025 met een nieuwe verklaring, waarin het meedeelde de commercial
definitief terug te trekken en te zullen vervangen. Daarbij hield het vol dat het ging om “fictie, horror
en overdrijving, elementen die eigen zijn aan Halloween". Walibi Holland, ‘Statement Walibi Holland -
Halloween Fright Nights Commercial’, Facebook, augustus 2025, https://www.facebook.com/
walibiholland/posts/statement-walibi-holland-halloween-fright-night-commercialde-recente-
commercial/1239108224924300. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

24 Eerste reacties onder de Facebook-post van het AD “Woedende reacties op Walibi-video waarin
doodsbange vrouw als ‘object’ wordt verkocht en vermoord”, AD, ‘Woedende reacties op
Walibi-video waarin doodsbange vrouw als “object” wordt verkocht en vermoord’, Facebook, 21
augustus 2025, https://www.facebook.com/shar/p/1CQmB96ZWP/. Laatst geraadpleegd op 26
september 2025.



tegen vrouwen). Wanneer aan het einde van de uitzending wordt afgesloten
met een item over de ophef rond de reclamevideo van Walibi, luidt de slotzin
van de presentatrice: “Het pretpark trekt na veel negatieve reacties de video
tijdelijk terug, maar benadrukt dat de moord niet echt is.”? Dus de redenering
is: fictie is niet echt, maar geweld tegen vrouwen is wel echt, en daarom staan
ze los van elkaar. Waar deze reactie echter aan voorbijgaat, is echter dat het
griezelverhaal van een vrouw die wordt gegijzeld en vermoord horror is en
shockvalue heeft, juist omdat er seksueel en dodelijk geweld tegen vrouwen
plaatsvindt. Het punt is echter niet dat Walibi ontkent dat er een materiéle
werkelijkheid is waarin vrouwen slachtoffer zijn van (vaak mannelijk) geweld,
maar dat de materiéle realiteit van geweld tegen vrouwen een potentiéle
bedreiging vormt voor het evenement en daar ver bij vandaan gehouden wordt.

Matter of concern

Daarmee zijn we bij de kern. Het materiéle is nooit uitsluitend materieel. Zoals
het geestelijke (of dat nu (geloofs)overtuigingen zijn, frames of ideologieén)
komt in een narratief, komt ook het materiéle ingebed in een narratief. Een
lamp is een lamp, maar die verschijnt in een verhaal: het is een kapotte lamp in
de lantaarnpaal die geen licht geeft, waardoor je op straat struikelt en tegen de
grond smakt, of de gezellige lamp in de hoek die de woonkamer zo sfeervol
maakt. Een vrouwenlichaam dat wordt geschonden is een vrouwenlichaam dat
wordt geschonden, maar dat verschijnt in een verhaal: over asielzoekers waarvan
we er hier (“zie je nou wel") al te veel hebben, of over genderongelijkheid (“nog
altijd"), of over “het is maar fictie”. De vraag is: in welk verhaal verschijnt
materie, en hoe?

Filosoof en wetenschapsantropoloog Bruno Latour wijst er, in een al wat
ouder artikel, op hoe materie veel minder ‘matter of fact’ is dan we wellicht
denken.?® In de periode van de Verlichting, zegt hij, is een krachtig beschrijvend
instrument ontwikkeld - het object als ‘matter of fact' - dat uitstekend hielp om
allerlei geloof, illusies en machten te ontmaskeren. Maar deze geobjectiveerde
materie kon zich vervolgens niet verweren toen die op zijn beurt werd

25 ‘Nieuwsuur’. Nieuwsuur. NPO, 21 augustus 2025. https://npo.nl/start/serie/nieuwsuur/seizoen-2025/
nieuwsuur_5176/afspelen. Laatst geraadpleegd 26 september 2025.

26 Bruno Latour, ‘Why Has Critique Run out of Steam? From Matters of Fact to Matters of Concern’,
Critical Inquiry 30, nr. 2 (2004): 225-48, https://doi.org/10.1086/421123. Laatst geraadpleegd op 26
september 2025.



verslonden door diezelfde ontmaskerende prikkel. Latour vraagt zich vervol-
gens af: “Kunnen we een ander krachtig beschrijvend instrument ontwikkelen
dat zich deze keer richt op materie die ons ter harte gaat, en waarvan het doel
dan niet langer is om te ontmaskeren, maar om te beschermen en zorg te
dragen?"?” Het instrument dat hij vindt, is een matter of concern, die er niet
langer op gericht is materie te ontmaskeren, maar juist te beschermen en te
verzorgen. Waar Latour in 2004 spreekt over concern, schrijft Donna Haraway
een paar jaar later over zorg voor materie die ons ter harte gaat. Daarbij wijst
ze op het belang van nieuwsgierigheid dat deel is van die zorg: nieuwsgierigheid
om van die materie iets te leren, om er wijzer van te worden, te ontvangen.?®

Dit is wat er, meen ik, op het spel staat als ik, door mijn oogharen kijkend,
waarneem dat de wisselwerking tussen geest en materie in onze samenleving
onder druk staat. En wanneer ik in deze rede de vraag stel naar goede aandacht
voor materie, dan draait dat om de vraag: kijken we als mensen met zorg, met
aandacht naar materie, zijn we er nieuwsgierig naar, is het materiéle voor ons
matter of concern? Geloven we in materie die op onze narratieven mag ingaan?
Kennen we materie agency toe? En daarmee is dan altijd ook de vraag: welke
materie is matter of concern? Wat is ons dierbaar, wat verdient of krijgt onze
zorg, waar geven we om? Kennen we materie geen agency toe, of zetten we die
in voor wat we geloven en vinden, dan maken we die aan het geestelijke onder-
geschikt. In dat laatste geval is er geen wisselwerking tussen het geestelijke en
het materiéle, maar sprake van een ‘heersen over'.

Politieke narratieven en symbolen in de publieke ruimte

Een rel rond een pretpark heeft niet direct levensbedreigende impact. Maar
wanneer het materiéle in dienst wordt genomen door de narratieven, overtui-
gingen of ideologieén van bijvoorbeeld politieke machthebbers, regeringsleiders
of lokale autoriteiten, kan dat vergaande en soms ook gevaarlijke consequen-
ties hebben.

27 Latour, “Why has critique”, 232. Latour noemt in verband met ‘to protect and to care’ de naam van
Donna Haraway (maar zonder nadere bronvermelding).

28 Die nieuwsgierigheid komt vooral ter sprake in hoe Haraway, in haar uiteenzetting over de verschil-
lende species zich tot elkaar verhouden, caring beschrijft: als “becoming subject to the unsettling
obligation of curiosity, which requires knowing more at the end of the day than at the beginning”.
Donna Haraway, When Species Meet (Minneapolis: University of Minnesota Press, 2008), 36.



Denk aan de zelfverzonnen asielcrisis van het kabinet Schoof. Toen de
premier op 13 september 2024 bij de presentatie van het regeerprogramma van
zijn kabinet toelichtte waarom dat met noodwetgeving rondom asiel zou komen,
was de reden dat mensen een asielcrisis ‘ervaren’.?® Niet het aantal asiel-
aanvragen deed ertoe, of de grote problemen met de opvang van asielzoekers,
voortvloeiend uit politieke en maatschappelijke onwil en onvermogen om met
name de doorstroom van statushouders beter te regelen: er moest noodwetge-
ving komen vanwege een gevoel. Met als heel concrete, materiéle consequenties
van deze asielnoodwet: aanhoudende onrust voor asielzoekers door wisselende
opvanglocaties, aanhoudende dreiging om teruggestuurd te worden - ook na
vijf jaar nog - en onzekerheid over gezinsleden die zijn achtergebleven in
onveilig gebied, aldus Vluchtelingenwerk Nederland.*® Het gaat om een politieke
agenda die mensenlevens aan zich ondergeschikt maakt, voor zich in dienst
neemt, in de verdrukking brengt. Die zijn geen matter of concern.

Of denk aan het fenomeen regenboogzebrapad, ook wel ‘gaybrapad’
genaamd. In de gemeente Alkmaar ligt er sinds 2020 een, afgelopen zomer
aangevuld met een tweede: een zebrapad waaroverheen de kleuren van de
regenboog zijn aangebracht, zodat het nog wel witte strepen heeft maar tussen
gekleurde banen.?' Het zwart-witte zebrapad - een officieel verkeersteken voor
een voetgangersoversteekplaats dat niets anders betekent dan dat op die plek
voetgangers voorrang moeten krijgen - wordt hiermee gemaakt tot een
symbool van acceptatie, inclusie en diversiteit. Dat gebeurt omdat mensenle-
vens hier juist wel matter of concern zijn. Maar ook hier neemt het geestelijke
(het recht om gelijk te worden behandeld en niet te worden gediscrimineerd)
de materie (witte verf en asfalt) voor zich in dienst om een boodschap uit te
dragen. Dat heeft een risico, namelijk dat het symbool wordt betwist. Zolang
dat gebeurt doordat het met graffiti wordt beklad, is dat nog niet gevaarlijk,
maar dat kan anders uitpakken als het iemand ertoe brengt om geen voorrang

29 Christoph Schmidt, ‘Als er topoverleg is over de asielcrisis, dan zal er wel een asielcrisis zijn toch?,
Trouw, 15 oktober 2024. Laatst geraadpleegd 26 september 2025.

30 ‘Noodwet? 3 gevolgen waar wij ons grote zorgen over maken’, Vluchtelingenwerk, 26 september
2024, https://www.vluchtelingenwerk.nl/nl/artikelen/nieuws noodwet-3-gevolgen-waar-wij-ons-
grote-zorgen-over-maken. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

31 Merel Schut, ‘Handig om te weten: deze verkeersregels gelden bij het regenboogpad in Alkmaar’, In

de Buurt, z.d., https://indebuurt.nl/alkmaar/nieuws/zebrapad~68550/. Laatst geraadpleegd op 26
september 2025.



te verlenen.3? En het kan verwarrend zijn (en potentieel gevaarlijk) dat de
zebra zijn eenduidige tekenkarakter verliest, omdat in andere gemeenten,
zoals Amersfoort, ook regenboogpaden zijn aangebracht, maar zonder wit,
die niet als officiéle oversteekplaats dienen en waar dus geen voorrang hoeft
te worden verleend.>

Wisselwerking tussen het geestelijke en het materiéle

Aan het andere eind van het genoemde continulm staat een wisselwerking
tussen het geestelijke en het materiéle. Daarbij is sprake van tweerichtings-
verkeer. Er ligt een houding onder van openstaan voor de mogelijkheid om van
gedachten te veranderen, en van bereidheid om wellicht zelfs anders te gaan
handelen. In het (vrij onschuldige) voorbeeld van de moestuin, kan zo'n wissel-
werking ontstaan wanneer alle slakken je moestuin-in-wording hebben opge-
vreten en je tot het inzicht komt dat het misschien te hoogmoedig was om te
denken dat jij de baas bent in de tuin. Je laat toe dat de tuin en de slakken jouw
overtuigingen corrigeren - slakken kunnen een matter of concern worden: de
materie zet je op je plek, je realiseert je dat je er voetstoots van uit was gegaan
dat je de omgeving zomaar naar je hand kon zetten, wat natuurlijk niet zo is.

Een mooi voorbeeld van deze wisselwerking vind ik het Britse tv-programma
The Repair Shop, waar mensen met een dierbaar voorwerp, vaak van een
overleden geliefde, naar een stal op het platteland komen om dat voorwerp
door ambachtslieden te laten herstellen, repareren. Dat gaat van de oude
accordeon van een vriend en het paardenzadel van een broer die in de oorlog
is gesneuveld, tot de trouwring van een jong weduwe geworden moeder en
de teddybeer uit een jeugd in een ver land. Het is materie die beschadigd is
geraakt en waar een verhaal aan vastzit. In het tv-format van The Repair Shop
roept de materie dat verhaal op, er wordt aandacht aan besteed: dierbare
herinneringen worden verteld en versterkt, terwijl intussen het voorwerp
wordt gerepareerd. Soms is wat The Repair Shop uitzendt, meen ik, niets
minder dan ‘opstanding van het vlees”: als mensen uiteindelijk zielsgelukkig
met het met liefde, aandacht en vakmanschap herstelde voorwerp weer

32 André Bakker, ‘Bekladding op regenboogpad in Alkmaar leidt tot verontwaardiging: “Pijnlijk”, Streekstad
Centraal, 5 augustus 2025, https://streekstadcentraal.nl/60198543-bekladding-op-regenboogpad-
in-alkmaar-leidt-tot-verontwaardiging-pijnlijk. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

33 ‘Amersfoort wil met regenboogzebrapad tonen dat iedereen welkom is., RTV Utrecht, 1 oktober
2021, https://www.rtvutrecht.nl/nieuws/3177553/amersfoort-wil-met-regenboogzebrapad-
tonen-dat-iedereen-welkom-is. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.



vertrekken en een beetje rechterop naar buiten lopen dan hoe ze
binnenkwamen.?

De loop van een zelfreferentiéle wereld

In al deze voorbeelden uit het domein van de samenleving wordt duidelijk dat
er verschillende posities zijn op het continuiim van de verhouding tussen
geest en materie: van een wisselwerking tussen het geestelijke en het
materiéle, of - door hoe degenen die macht hebben hun macht gebruiken -
van eenzijdige invioed van het geestelijke op het materiéle. In dat laatste geval
ontstaat er een /oop in het narratief, waarmee denkbeelden impact hebben
op materie, maar door een verschil in machtsposities die materie geen ruimte
krijgt om terug te spreken. Het geestelijke krijgt daardoor geen nieuwe input:
er is sprake van eenrichtingsverkeer van het geestelijke richting het materiéle.
Het gevaar daarvan is dat het geestelijke zelfreferentieel wordt. Het verwijst
alleen nog naar zichzelf, is alleen nog met zichzelf in gesprek, terwijl het het
stoffelijke voor zich in dienst neemt. Het materiéle wordt dan instrumenteel
ingezet voor wat we geloven, denken, vinden: het moet in ons plaatje passen,
ons narratief, onze ideologie. Zo'n zelfreferentiéle wereld kan een parallelle
werkelijkheid worden die bijvoorbeeld bijdraagt aan verwaarlozing van de
planeet, of honger teweegbrengt bij concrete mensen, pijn bij dieren,
uitroeiing van insecten et cetera. Die wisselwerking doet zich voor, maar mijn
intuitie is dat op het niveau van de maatschappij steeds vaker sprake is van
eenzijdige invloed.

Wel of geen wormen

Aangezien de kerk onderdeel is van de samenleving, vinden we ook daar
voorbeelden van wisselwerkingen, maar ook van eenzijdige invloed van het
geestelijke op het materiéle. In discussies over het behouden of afstoten van
een bepaald kerkgebouw, bijvoorbeeld, mogen soms de lichtinval door de
ramen, het houtsnijwerk aan de kop van de kerkbanken, of de bijzondere
architectuur meedoen. Het eerder genoemde onderzoek naar kerken en
pacht bevat met name voorbeelden van hoe het geestelijke over het materiéle
heersen kan. De bodemkwaliteit van de eigen pachtgrond doet er daar vaak

34 The Repair Shop', BBC, z.d., https://www.bbc.co.uk/programmes/b08I581p. Laatst geraadpleegd op
26 september 2025.



weinig toe: de grondpositie van diaconie is een bedrag in euro's dat verschijnt
in de bank-app op een telefoonscherm. Hoeveel wormen per hectare zich in de
grond bevinden, doet daarin niet mee. Nu zijn pachtopbrengsten vaak essen-
tieel om het goede en belangrijke diaconale werk dat er te doen staat te kunnen
bekostigen, dus mijn punt is zeker niet dat geld en het hebben van grond
verkeerde praktijken zouden zijn. Maar de vraag ligt op tafel welke materie ons
concern js. Voor veel kerken met pachtgrond zijn dat boeren: zij vinden het
belangrijk dat het goed gaat met de agrariérs aan wie ze grond verpachten.
Maar wanneer kerken menen dat het geen taak van de kerk is om zorg te
hebben om de kwaliteit van de grond of de wormen, heerst het geloof over de
materie en dat gaat ten koste van de grond.

Dat klinkt simpeler dan het is, zoals het volgende citaat van een andere
diaken laat zien: “[O]m een bepaalde manier van grondgebruik te bevorderen,
dat is geen diaconale taak. [...] Diaconie is niet voor denkbeelden, dat is een
kwestie van cultuur, geen sociale nood. Je gaat als diaconie ook niet een concert
van Mozart subsidiéren.”*> Hier wordt de geloofsovertuiging ‘nadenken over
grondgebruik is geen diaconale taak’ niet als geloofsovertuiging herkend, en
lijkt het huidige gebruik van pachtgronden (ten onrechte) te worden gezien als
‘neutraal’, terwijl een extensieve omgang met de grond wordt geframed als
‘cultuur'.”®¢ Dit kan leiden tot een zelfreferentieel debat, dat niet gaat over
stikstof of verlies van biodiversiteit, maar waarin vooral posities worden
ingenomen en bevochten zonder dat de grond daarin meedoet. Het gaat in dat
debat dan meer om het bevestigen van de eigen identiteit dan dat er openheid
is om in wisselwerking met de materiéle werkelijkheid van voedsel, grond, vee
te overwegen welke verantwoordelijkheid, opdracht of roeping er ligt om te
zorgen voor de aarde die, zoals Psalm 24 bezingt, ‘des Heren' is.

De opening die ontstaat wanneer de diaken zich in het interview hardop
afvraagt waarom zij als diaconie eigenlijk geen duurzame landbouwprojecten in
Nederland steunen, is er een waarin de diaken beseft dat de biodiversiteit van
de eigen pachtgrond mee kan gaan doen in het beantwoorden aan de
diaconale roeping. Daar ontstaat een wisselwerking tussen het materiéle en het
geestelijke, die mogelijk maakt dat de grond terugspreekt, wormen meedoen
en rode klaver iets kan veranderen aan het beleid.

35 Tromp, Kerk en pacht, 35.
36 Tromp, Kerk en pacht, 35.



‘Out of touch’

Voor mijn waarneming van deze dieptestructuur vind ik onder andere bevesti-
ging bij de lerse filosoof Richard Kearney. In 2021, tijdens de coronapandemie,
publiceerde hij het boekje waaraan hij al voor de pandemie was begonnen:
Touch. Recovering our most vital sense. Kearney stelt dat we het contact met onze
zintuigen aan het verliezen zijn en noemt dat ‘de hedendaagse crisis van de
aanraking: we leven in “een tijdperk van simulatie, beinvioed door digitale
technologie en een groeiende cultuur van virtuele ervaringen”.?” De corona-
maatregelen om afstand van elkaar te houden hebben dat alleen nog maar
verder versterkt, aldus Kearney, maar het was al gaande: wij hebben gebrek
aan contact met het materiéle. Kearney blijft in dichotomieén denken en sugge-
reert dat onze materialistische wereld in dit digitale tijdperk met de dag imma-
teriéler wordt, waarbij touchscreens ons naar de uitgang van de aanraking zelf
leiden.®® Zo spreekt hij zelfs van excarnation, waarbij het vlees, het lichaam,
beeld wordt. Het zal, gezien mijn cultuuranalyse, niet verbazen dat Kearney mij
op dit punt niet overtuigt. De wereld wordt niet immateriéler, maar de relatie
tussen het geestelijke en materiéle verliest aan wederkerigheid: deze wordt
eenzijdiger doordat materie wel erg vaak, en tot eigen schade, in dienst wordt
genomen van het geestelijke. Maar ik volg Kearney wel wanneer hij zegt dat we
out of touch zijn, als we niet meer sensitief zijn voor hoe het materiéle tegen ons
terugpraat; niet meer horen wat voor nieuws of eigens materie ons te vertellen
heeft. We kunnen niet goed meer luisteren, zien, ruiken, proeven en voelen -
we zijn het contact met onze zintuigen en daarmee het contact met het
materiéle verloren. Ons ontbreken vaak de vaardigheden om het geestelijke en
het materiéle op elkaar in te laten werken, om een wisselwerking tot stand te
brengen waar beiden beter van worden.

Terugpraten

Dat brengt me opnieuw bij Bruno Latour. In zijn geo-sociale analyses van de
menselijke conditie constateert hij in 2017 dat de universaliteit van globalise-
ring vervangen is door een nieuwe, perverse universaliteit, namelijk “dat we

37 “the crisis of touch in our time - an age of simulation informed by digital technology and an expan-
ding culture of virtual experience” Richard Kearney, Touch: recovering our most vital sense (Columbia
University Press, 2021), 2. Vertaling mk.

38 Kearney, Touch, 4.



voelen hoe de grond het onder ons aan het begeven is”.> Het is deze universele
dreiging die migraties voortbrengt, maar ook de explosieve groei van ongelijk-
heden en de ecologische mutatie die zich aan het voltrekken is. Dat laatste
noemt Latour ‘het Nieuwe Klimaatregime’ dat “al geruime tijd alle grenzen
omver[blaast]” en “ons aan alle winden bloot[stelt]". Voor de verschijnselen

van klimaatverandering geldt: “tegen die indringers kunnen we geen muren
oprichten”.** We weten inmiddels wel dat we als mensen invioed hebben (en
hebben gehad) op de klimaatcrisis, maar hopen dat het wel los zal lopen met de
effecten van klimaatverandering op ons bestaan.*! Dat laatste valt echter niet te
verwachten: de aardbol reageert op het menselijke handelen. Het klimaat, de
vervuiling, de opwarming van de aarde en extreem weer gaan in toenemende
mate over ons heersen.*? Dat botst met de ideeén die de wereld leiden, met
name met de ideologie van ‘de natuur’, waarin, volgens Latour, ‘de natuur’ geen
handelingsvermogen, geen agency krijgt. In de zoektocht naar modernisering,
naar het globale, heeft deze ideologie de rationaliteit misbruikt (de onder-
liggende economische theorieén, bijvoorbeeld, lijken objectief maar zijn dat
niet).** Zo zijn we, aldus Latour, in de afgelopen twee eeuwen ‘vergeten’ te
anticiperen op het moment dat de aarde zou gaan terugspreken.*

39 Bruno Latour, Waar kunnen we landen? Politieke oriéntatie in het Nieuwe Klimaatregime (Ou atterrir?
Comment s'orienter en politique), vertaald door Rokus Hofstede (Octavo, 2018), 20.

40 Ibid.
41 Latour, Waar kunnen we landen?, 17.
42 Latour, Waar kunnen we landen?, 79.

43 Latours kritiek richt zich op de laat-moderne wereld die - zoals de Indiase antropoloog Arjun
Appadurai al in de jaren 90 van vorige eeuw vaststelde - een mondiale samenleving is waarin ideeén
en beelden, culturele waarden, geld, informatie en mensen (vrijwillig of onvrijwillig), verbonden door
netwerken, in een ongeévenaard tempo over de aardbol schieten. Arjun Appadurai, Modernity at
large: cultural dimensions of globalization, Public worlds, v. 1 (University of Minnesota Press, 1996),
33-43. De verbondenheid van die cultural flows hebben ons veel gebracht (met name in het Westen):
we kunnen meer van de wereld zien dan ooit tevoren, via sociale mediakanalen grotere sociale
netwerken bouwen dan iemand had kunnen bedenken met mensen die soms 10.000 kilometer bij
ons vandaan wonen, met een muisklik iets bestellen en dat door een busje thuis laten bezorgen,
technologieén delen die aardbevingen of overstromingen zien aankomen en mensen tijdig waar-
schuwen zichzelf in veiligheid te brengen. Alles en iedereen is met elkaar verbonden geraakt. Maar
Latour wijst op de schadelijke kant aan deze flows: in deze schuivende sociale landschappen en door
digitale technologieén is het globale een oriéntatie geworden gericht op dingen van ver weg, “alsof
ze buiten de sociale wereld staan en volkomen onverschillig zijn voor de bekommernissen van men-
sen.” Latour, Waar kunnen we landen?, 80.

44 Latour, Waar kunnen we landen?, 78-82.



Onze ideologieén hebben de stoffelijke wereld beheerst (en doen dat nog
steeds), maar de natuurlijke wereld reageert inmiddels op menselijke activiteit.
De aarde, de materie, is ondergeschikt gemaakt en geraakt aan ideeén en
beelden: er is sprake van eenrichtingsverkeer. Latour verklaart dit uit het
ontstaan van een kosmologisch buitenperspectief: de moderne wetenschappen
hebben ontdekt dat we niet alleen vanaf de aarde het universum in kunnen
kijken, maar dat we ook op basis van “het virtuele standpunt van een oneindig
universum” kunnen zien en begrijpen wat er op de aarde gebeurt en ons kunnen
oriénteren op de toekomst.* “Kennen is kennen van buitenaf”.“¢ De bewegingen
en transformaties die zich intussen in het hier en nu op de aarde voltrekken en
van dichtbij kunnen worden bekeken, worden beschouwd als “verbeeldingen (...)
zonder houvast in de werkelijkheid”.#” Zo is er een vertakking en ook een afstand
ontstaan tussen het ‘werkelijke’ dat extern, objectief en kenbaar zou zijn, en het
‘interne’ dat dan onwerkelijk, subjectief en onkenbaar is.*® Het zou beter zijn ons
te oriénteren op het Aardse dan op het Globale, aldus Latour: “het Aardse bevat
dezelfde structuren [als het Globale, mk] maar gezien van dichtbij, binnen collec-
tieven en gevoelig voor het handelen van mensen, waarop ze hevig reageren. (...).*°

Latours geo-sociale analyse is veelomvattender dan mijn voorzichtige
cultuuranalyse. Maar in zijn beschrijving van de ideologie van de natuur, die
zich volgens hem deels heeft vermomd als objectieve moderne natuurweten-
schappen®, zie ik een bevestiging dat, ook in onze omgang met de aarde, het
stoffelijke, de materie, beheerst wordt door het geestelijke. Er is niet breed
sprake van wederzijdse verbondenheid tussen de twee, een wisselwerking, in de
zin van een ‘op elkaar ingaan’, een - om met Kearney te spreken - sensitiviteit
voor wat er met de planeet gebeurt. In het algemeen mogen we wel zeggen dat
er geen zien en luisteren is naar wat de aarde nodig heeft dat ons geloof in globa-
lisering corrigeert en ons ertoe brengt de bijbehorende levensstijl aan te passen.

45 Latour, Waar kunnen we landen?, 81.
46 Latour, Waar kunnen we landen?, 82.
47 Latour, Waar kunnen we landen?, 84.
48 Latour, Waar kunnen we landen?, 85.
49 Latour, Waar kunnen we landen?, 80. Het gebruik van kapitalen en cursivering is van Latour.

50 Marcel Barnard noteert in zijn boek over het info-technologische tijdperk iets vergelijkbaars, name-
lijk dat we dingen niet altijd zien voor wat ze zijn. In de digitale wereld kan gemakkelijk verwarring
ontstaan (of met opzet worden gezaaid en snel verspreid) tussen symboolwerelden en werkelijkheid:
die eersten “kunnen binnen de aan/uit-logica voor werkelijkheid worden aangezien en omgekeerd de
realiteit voor een symboolwereld, fake news kan gedrag gaan sturen”. Barnard, God in bits & bites, 118.



Samenvattend moeten we concluderen dat wanneer er geen wisselwerking is
tussen het geestelijke en het materiéle, dat dan mensen en groepen, en ook
gelovigen en geloofsgemeenschappen, het risico lopen in zichzelf gekeerd te
raken door een loop in overtuigingen, geloof, ideologieén. Als dat gebeurt,
worden onze (geloofs)overtuigingen een gesloten systeem waarin zij niet langer
door het stoffelijke geprikkeld of bevraagd worden, maar daar macht over
uitoefenen door het materiéle voor zich in dienst te nemen en instrumenteel te
maken. Dat kan zeer schadelijk zijn voor concrete mensen, voor levende wezens,
voor allerlei vormen van materieel en immaterieel erfgoed, en ons afsnijden van
onze omgeving. Geen enkel maatschappelijk vraagstuk dat op ons afkomt, is met
afsnijding geholpen. Wat dan uit beeld dreigt te raken, is het goede leven. Dat
stemt wellicht niet vrolijk, maar het goede nieuws is: dit is geen onontkoombare
situatie. Er is een verhouding tot het materiéle mogelijk die wel vrolijk maakt,
omdat die het materiéle meer waardeert, materie meer zichtbaar, hoorbaar en
voelbaar maakt en mogelijk ook tot ons laat spreken.

Het was precies om deze reden dat ik als Theoloog der Nederlanden besloot
rond te reizen door onze twaalf provincies, op zoek naar het collectieve verhaal
van Nederland over de grond. Welke verhalen zijn er over grond? En wat heeft de
grond ons te vertellen, hoe komt die op ons toe, waarmee verrast die ons?
Anders gezegd: welke invloed hebben onze narratieven op de concrete materie
van grond, en waar zien we een wisselwerking tussen het geestelijke en het
materiéle? De theologie kan helpen te laten zien wat zo'n wisselwerking oplevert.

Wat staat er theologisch op het spel?

Het vraagstuk van het stoffelijke is in de theologie onder andere aan de orde in
het nadenken over sacramentaliteit. Dat draait om het theologische idee dat, in
de woorden van Shioban Garrigan, het lichaam van Christus aanwezig is in deze
wereld, niet alleen in de zin van de metafysische claim van goddelijke incarnatie
in de historische Jezus, maar als een kosmisch, veelzijdig, actueel en voortdurend
aspect van al het lichamelijke leven, bezield door de heilige Geest.”' In het

51 “Sacramentality is here understood as the theological idea that the body of Christ is present in the
world not merely in terms of a metaphysical claim to divine incarnation in the historical Jesus, but
as a cosmic, multifaceted, current, and ongoing aspect of all bodily life, animated by the Holy Spirit.”
Siobhan Garrigan, A Theology of Home in a Time of Homelessness, Cambridge Elements. Elements in
Christian Doctrine (Cambridge University Press, 2025), 44. Vertaling mk.



sacrament van de Maaltijd van de Heer is het in brood en wijn die worden
gedeeld dat de gemeente het goede leven proeft en worden de hemel en deze
concrete aarde verbonden. Dit sacramentele is echter niet beperkt tot de twee
(of zeven) sacramenten bij uitstek. Zo betoogt Kevin Irwin dat

“When the term ‘sacramentality’ is more adequately restored as reflective
of one’s own place in the universe, specifically the intrinsic relatedness of
human persons to both the cosmos and to other beings in the world, the
liturgy and (the seven) sacraments can be reappropriated as uniquely
revelatory of the immanent and transcendent God we believe in - both
incarnate (in all that implies) and of drawing us beyond here and now to
eternal communion with that same God in eternity.”?

Een ontwerpende en creatieve praktische theologie moet het hebben van zo'n
breder verstaan van sacramentaliteit. In mijn dissertatie in 2009 betoogde ik al
dat liturgische performance sacramenteel is, omdat de gemeente van Christus
erop mag vertrouwen dat de Levende zich in de liturgie laat ontmoeten.> Meer
in het bijzonder kwalificeerde ik de liturgische performance van twee geloofs-
gemeenschappen als worship die, telkens wanneer er gevierd wordt, incarnati-
onal kan worden. Daarmee kon ik het rituele handelen van die gemeenten als
belichaamde godsontmoeting duiden: door het mens-worden van God te
verbinden met de lichamelijke wiredness van de vierende gemeente.> [k neem
deze incarnationele lijn nu opnieuw op, in een poging deze verder te voeren tot
in niet-lichamelijke materie.

Voor christenen is de geboorte van Jezus ten diepste de reden om God in
materie te zoeken en te vinden: het gaat om de mogelijkheid dat in het materiéle
de levende Christus wordt ontmoet. De Britse theoloog David Brown ziet de
incarnatie als het begin van deze mogelijkheid: als de menswording van God een

52 Kevin W. Irwin, ‘Liturgical Action. Sacramentality, Eschatology, and Ecology’, in Contemporary sacra-
mental contours of a God incarnate, onder redactie van Lieven Boeve en Lamberg Leijssen. Textes et
études liturgiques 16 (Peeters, 2001), 111-123, hier 114.

53 Dit laat niet onverlet dat het in de christelijke theologie eerst en vooral de transcendente God zelf is
die het initiatief neemt zich in de schepping te openbaren. Cf. Lizette Larson-Miller, Sacramentality
renewed: contemporary conversations in sacramental theology (Liturgical Press, 2016), 6.

54  Klomp, The Sound of Worship, 239-262.



voortdurend effect moet hebben in onze aardse werkelijkheid,*® dan kan het

[de betrokkenheid van God op materie, mk] niet slechts bij die ene keer gebleven
zijn, maar moet dat opgaan voor het hele materiéle bestaan.>® Hiermee wordt het
eenmalige, historische Christusgebeuren waarin God mens is geworden (de
ephapax Christi) niet ontkend: de incarnatie is naderhand niet nog eens gebeurd
in de geschiedenis. Maar in het spoor van Gods menswording kan een ontmoe-
ting van God en mensen plaatsvinden in materie. Het sacramentele ontkent de
incarnatie niet, maar heeft deze historische eenmalige gebeurtenis juist nodig:
God is mens geworden en sindsdien kan het steeds opnieuw gebeuren dat God
zelf in materie op mensen toekomt.>” Twee Bijbelteksten bieden in mijn optiek
aanknopingspunten om de reikwijdte van de incarnationele ontmoeting in
materie te verbreden van lichamelijke materie naar niet-lichamelijke materie. Ik
werk deze hieronder uit en verbind ze met het materiaal dat ik als Theoloog der
Nederlanden verzamelde tijdens de bezoeken en gesprekken die afgelopen jaar
onderdeel waren van de Grondreis die ik maakte.

55 Dat de menswording van het Woord een voortdurend effect moet hebben ligt voor de hand, gezien
het eschatologische karakter van het Christusgebeuren: theologisch gezien zijn mensen door
Christus, zijn dood en opstanding, verlost, maar moet hun verlossing, bevrijding, opstanding tege-
lijkertijd voortdurend waar worden. Cf. ook Klomp, The Sound of Worship, 254, waar met behulp van
het werk van Gerardus van der Leeuw voor het liturgisch ritueel is uitgewerkt hoe dat eschatologisch
is en om die reden sacramenteel.

56 Dit besef is overigens verre van nieuw, zoals Brown zelf ook al aangeeft in een verhandeling over
transcendentie en immanentie in Renaissancekunst: “Yet human beings are more than souls or
minds; they are also profoundly shaped by material reality, and indeed nothing can happen in this
world without having some effect on matter, even if it is only the firing of neurones in our brains.
So for God to impact on every aspect of us immanence must also be claimed: God involved with
matter. Christians believe that this happened at the deepest and most profound level in the incar-
nation, but if there is to be a continuing effect this cannot have happened just once, but must relate
to all material existence. It is this insight that the Renaissance takes up and defends in its art.” David
Brown, The Place of Encounter: Icons of Transcendence and Renaissance Immanence’, in God and
Enchantment of Place, 1ste dr., door David Brown (Oxford University PressOxford, 2004),
https://doi.org/10.1093/0199271984.003.0003. Brown heeft behartigenswaardige dingen geschre-
ven over het sacramentele in relatie tot lichamelijkheid in David Brown, God and grace of body:
sacrament in ordinary (Oxford University Press, 2007). Dit is het tweede deel van zijn trilogie over de
interactie van christelijke theologie met cultuur en de kunsten. David Brown, God and enchantment
of place: reclaiming human experience (Oxford University Press, 2004) ging aan dit deel vooraf en de
reeks werd besloten met David Brown, God and mystery in words: experience through metaphor and
drama (Oxford University Press, 2008).

57 “To say that worship is incarnational is a faith assertion: it expresses the hope and the expectation that
the embodiment of faith, which takes place in the ritual expression, will become incarnational.” Klomp,
The Sound of Worship, 236-237. Daarmee is ook duidelijk dat het aan God zelf is of liturgie al of niet
sacramenteel of incarnationeel wordt: mensen hebben daar geen macht over en geen invioed op.



Woord wordt materie

Het Evangelie van Johannes begint met het Woord dat ‘vlees’ wordt.>® Vlees
(sarx) zoals biefstuk vlees is: het stoffelijke deel van de mens, concreter nog dan
lichaam. De evangelist spreekt hier dus uitdrukkelijk niet over de geest. Alsof hij
vreest dat zijn lezers het Woord mogelijk op de verkeerde plek zullen zoeken,
benadrukt hij met de menswording van God: ‘Het gaat om het lijf van deze
mens. Want met ons lijf maken wij, en door de menswording nu ook God, deel
uit van de aardse werkelijkheid.”® De menswording in Jezus Christus is daarmee
de innigste manier waarop God zich tot materie verhoudt: het Woord wordt zelf
materie. Gods Woord krijgt voet aan de grond.

Maar Johannes heeft ook Genesis goed gelezen: dat Bijbelboek begint
ermee dat de ‘geest van God zweeft boven het water’ (v'ruach elohim merachefet
‘al-pnei hamayim; Gen. 1:2b) en geen poot aan de grond krijgt totdat deze God
spreekt (vayomer elohim...; Gen. 1:3). De geest komt dus pas van boven het
water naar beneden door het woord en krijgt dan voet aan de grond. Sterker
nog, door het woord schept de geest van God grond, en, in een volgende versie
van het scheppingsverhaal, uit die grond (min ha’‘adamah) de mens (A/adam;
Gen. 2:7). Jezus Christus, ook wel de tweede Adam genoemd, is dus gemaakt
van dezelfde materie als de eerste Adam: aardstof. Grondstof. Net als wij. Wij
allemaal zijn grond, ieder van ons.

58 Ev apxij Av 0 Adyog (Johannes 1:1); Kail 6 Adyog odp€ éyéveto (Johannes 1:14). Barbara Aland, red.,
Novum Testamentum Graece, Herziene en derde gecorrigeerde druk, vertaald door Eberhard Nestle
en Erwin Nestle, 28 (Deutsche Bibelgesellschaft, 2014), https://www.die-bibel.de/en/bible/NA28/
JHN.1. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

59 Overigens beschrijft ook de evangelist Lukas de menswording van God als een zeer plastische aan-
gelegenheid: hoe herders, door een verhaal van een engel, een God vinden in een baby, ingebakerd
en wel, liggend in een voerbak in het nachthok voor vee (Lukas 2:12). Hierover schreef ik uitgebrei-
der in een kerstessay voor het Nederlands Dagblad: Mirella Klomp, ‘Het wonder van kerst: God is
niet slechts op aarde gekomen, Hij is aarde geworden’, Nederlands Dagblad, 24 december 2024,
https://www.nd.nl/geloof/geloof/1241112/het-wonder-van-kerst-god-is-niet-slechts-op-aarde-
gekomen-hij. Laatst geraadpleegd op 25 september 2025.



Grondstof

[Proloog]

Wat kan Ik méér met deze grond?
Dat die nog beter kan gaan doen
waar ik zo blij van word?

Ja, wacht,

Ik hurk,

veeg aarde bij elkaar,
boetseer en kneed.

Ik schep nog wat.

Ik houd het bij mijn mond,
Ik blaas

mijn adem in een neus.
Een nies.

Een mens.

De mens!

Stof ben je, tot stof keer je terug.

[

Wij loven onze Schepper door te scheppen,
Een soko-psalm ben Ik,
zo werkt dat, zeg maar, in dit Nederland.
een passeursraam door de Dodendraad,
Wij snijden zeewier in het tussentij
een blaaswiercollega, alginaatpleister,
en pompen slib, bot, modder op uit grond.
en sleephopperzuiger, mammoetkies uit Doggerland,
Wij winnen steenkool hier en aardgas daar,
mijnopzichter, bronschade, wisselwoning,
draineren polders, kweken bollen, vlechten hout.
groenblauwe dooradering, landbouwkipper, bietenplak.

Stof ben je, tot stof keer je terug.



[

Totdat het met ons schepsels is gedaan

is dit de aarde waar het moet gebeuren:

de grond waarin het Woord zijn tent opslaat
en wij in hemdsmouwen voltrekken

het sacrament waar mens en mijt van leven:
diep in het stof getrokken Woord van God.

Stof ben je, tot stof keer je terug.

Het scheppingsverhaal gaat, zo beschouwd, minder dan over een geschiedkundig
begin, over wat van de allergrootste waarde is in Gods ogen. Het eerste
woord, het narratief, heeft betrekking op materie, op aards leven. Dat het
vervolgens misgaat tussen de mensen en God - doordat zij eten van de boom
van de kennis van goed en kwaad in de tuin van Eden - en dat dat God een
vloek ontlokt (Gen. 3:1-19), doet aan het materie-zijn van de mens niets af.
Het stof-zijn van de mens wordt daarmee niet teruggedraaid, maar juist
bevestigd: “Stof ben je, tot stof keer je terug.” Dat betekent dat het in de
tussentijd hier, op deze aarde gebeurt, zowel voor de mensen als voor God.
Mensen zijn stof en hoeven niet meer dan stof te worden (niet als God,
bijvoorbeeld) om beminde partner te worden in Gods heilsgeschiedenis.

En God belooft de mensen (het is een woord van troost), dat hun toekomst
niet los van de aarde is, maar op de aarde.

Die heilsgeschiedenis wordt beschreven in de boeken van de joodse Bijbel
die op Genesis volgen: Wet, Profeten en Geschriften. Daarin wordt verhaald
hoe toekomst heilsgeschiedenis wordt, en dat dat met vallen en opstaan gaat.
Voortdurend staan er leiders en profeten op om het volk Israél aan de belofte
te herinneren dat hun toekomst op deze aarde is en dat het hier moet
gebeuren. De heilsgeschiedenis wordt materieel in gastvrijheid betoond aan
drie vreemden op het heetst van de dag (Gen. 18), in een mens die uit de put
wordt gehaald en een belangrijke positie krijgt (Gen. 37 ev.), in de zorg voor
wezen en weduwen (Ex. 22; Deut. 24, Ruth 2), in druiventrossen, granaat-
appels en vijgen uit het beloofde land (Num. 13), in het laatste restje meel en
olie dat wordt gedeeld (1 Kon. 17), et cetera.



Dat het God in de heilsgeschiedenis gaat om de mensen en om de aarde
waaruit zij zijn gemaakt, wordt nog nadrukkelijker dan tevoren in het Nieuwe
Testament benadrukt door de verhalen over de menswording: het moment
waarop God besluit zelf zijn Woord te belichamen. Alsof God in Jezus Messias
wil zeggen: “Mensen, ik doe het nog één keer voor” om daarmee de ultieme
bedoeling van het Woord te benadrukken: dat dat diep in de materie wil
doordringen. Kan God een wisselwoning worden voor slachtoffers van
aardbevingsschade? Een ondergrondse trein in de mijnen, die mijnwerkers
naar hun werkplek brengt? Kan God een alginaatpleister zijn die een wond
vochtig houdt en genezing bevordert? Een groenblauwe dooradering in het
landschap waar dieren kunnen schuilen? Want dat God materie wordt, is niet
alleen maar relevant als er direct mensen betrokken zijn: het gaat ook om de
grond, om niet-menselijk leven, de dingen en de spullen.

Dat God in Jezus Christus mens wordt, is, als gezegd, de innigste manier
waarop God zich tot materie verhoudt. Maar als de menswording van God zo
centraal staat in de lezing van de Schriften, kan dat ook problematisch zijn,
wanneer daardoor ‘de mens’ te exclusief in het midden blijft staan en dominant
wordt over ‘andere vormen van stof'. Dat antropocentrisme schadelijk kan zijn,
is voortschrijdend inzicht waarvan, bijvoorbeeld, de goeddeels door mensen
veroorzaakte klimaatcrisis getuigt. Het woord van God gaat over meer dan
alleen mensen: wil het goedkomen met ons (en tussen ons en God), dan
moeten we ons niet alleen druk maken om onszelf. De verbinding van Johannes
1 met Genesis 1-3 is behulpzaam om te zien dat voor God de aarde niet slechts
een decor is tegen de achtergrond waarvan de mens de hoofdrol speelt, maar
dat God een grote liefde heeft voor de hele aarde en voor alle materie.

Risico van identificatie

In het nadenken over God die zichzelf bekendmaakt in stof, schuilt natuurlijk
ook het gevaar dat God geidentificeerd wordt met materie. Theologen hebben
terecht geleerd om daar kritisch op te zijn. Pantheisme verhoudt zich niet tot
de christelijke geloofsleer, panentheisme doet dat moeizaam, maar ook in de
christelijke traditie is, in het verlengde van de joodse, een identificatie van
God en materie problematisch.



Als het in de periode van de Reformatie, in het spoor van het joodse
beeldverbod (Ex 20:4), tot de Beeldenstorm komt, is dat een reactie op wat als
afgoderij van de katholieke kerk wordt beschouwd. Wat daarbij in het geding
is, is dat het evangelie en de universaliteit van die boodschap niet door een of
andere vorm mag worden beperkt, omdat die kan verhinderen dat die
boodschap ook in onze tijd doordringt.®® De kritiek van het beeldverbod richt
zich in de moderne tijd “tegen een theologie die zich op een zodanige manier
heeft laten omarmen door de vormen van Europese traditie dat zij, gezien de
omstandigheden (economie, beschaving enz.), die deze vormen impliceren, in
grote delen van de wereld niet langer als oproep tot vrijheid wordt gehoord”,
aldus Christian Link.®" Gods vrijheid verhindert dus het vastleggen van Gods
vindplaats en de beperking daarvan. Mensen hebben toch de neiging om te
claimen waar God wel en niet is of kan zijn, of God te drukken in de mal van
onze voorstellingen.®?

Wanneer God, uit vrees voor identificatie, echter in geen enkele materie
gevonden of ontmoet kan worden, leidt dat, meen ik, uiteindelijk tot het
verlies van God zelf. In de eerste plaats omdat - en dat is in de geschiedenis
wel gebeurd - als God voorgesteld wordt als idee, geest, moraal, spiritualiteit,
boven, liefde, licht, etherisch, dun en ongrijpbaar, God weg is voor heel veel
mensen. De prijs die voor dat Godsbeeld wordt betaald, is hoog. En in de
tweede plaats omdat het eraan voorbijgaat dat God zich bekendmaakt in stof.
Met dat laatste is niet gezegd dat God tot die stof beperkt is - Deus semper

60 Cf. een al wat ouder, maar nog altijd behulpzaam artikel van Christian Link, ‘Das Bilderverbot als
Kriterium theologischen Redens von Gott', Zeitschrift Fiir Theologie und Kirche 74, nr. 1 (1977): 58-85,
74, https://www jstor.org/stable/23584777. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

61 “In der bekannten Erzahlung vom Goldenen Kalb (Ex. 32) geht es nicht um den Versuch, Jahwe
durch eine kanaandische Gottheit zu ersetzen; der vehemente Protest richtet sich vielmehr gegen
die bestimmte Form, in der Jahwe hier verehrt und damit als Gott Israels faktisch verleugnet wird.
Die Negation des Bilderverbots gilt also — modern gesprochen — theologischen Vorstellungen
und Denkmustern, die verhindern, da3 der universale Anspruch Gottes, die von Paulus berufene
»Kraft« des Evangeliums (R6m 1, 16), sich durchsetzt, zum Zuge kommt, und die eigene Gegenwart
noch erreicht. Seine Kritik richtet sich heute gegen eine Theologie, die sich in einer Weise von
den Bildungsformen der europaischen Tradition hat umklammern lassen, dal3 sie angesichts der
Sachverhalte (Okonomie, Zivilisation usf.), die diese Formen implizieren, in weiten Teilen der Welt
nicht mehr als Ruf zur Freiheit vernommen wird.” Cf. Link, ‘Das Bilderverbot’, 74.

62 Gijsbert van den Brink en Kees van der Kooi, Christelijke dogmatiek: Een inleiding (Kok
Boekencentrum, 2020), 117.



maior (God is altijd groter), aldus een vroegchristelijk motto.% Er is, meen ik,
vooral mee gezegd: God kan niet uitsluitend een wisselwoning, alginaatpleister
of groenblauwe dooradering in het landschap worden, maar desnoods ook
een wisselwoning, alginaatpleister, et cetera. God laat zich inderdaad nooit
opsluiten in één beeld.

Een ander risico van identificatie is nog dat een materiéle vindplaats van
God zich kan verzelfstandigen en een afgod kan worden. De God van Israél
zegt over zichzelf: “Ik ben God, er is geen ander, ik ben God, niemand is aan
mij gelijk” (Jesaja 46:9-10), dus ruimte voor (zelfstandige) andere goden is er
niet. Het risico dat wisselwoningen en alginaatpleisters zich tot afgoden
ontwikkelen, is naar mijn inschatting echter minimaal.

Ernaast kunnen zitten

Wat levert deze denkoefening nu op? Het gaat mij er niet zozeer om vast te
stellen of God nu daadwerkelijk een alginaatpleister of een wisselwoning
wordt. Theologie houdt zich bezig met God en het geloof van mensen; de
praktische theologie, zeker het onderzoek rond deze leerstoel, interpreteert
geloofspraktijken met aandacht voor het materiéle en poogt dat op een
zinvolle manier te doen - er zijn verschillende interpretaties mogelijk.%
Wat deze exercitie oplevert, is de mogelijkheid dat God mensen zeer
nabijkomt in deze aardse werkelijkheid, en niet alleen in het handelen van
mensen, maar ook in stof. Dat is het aangelegen punt. Omdat het gevolg
daarvan is dat we meer oog en oor en gevoel krijgen voor materie - ook, of
misschien vooral, juist als die materie niet in ons narratief lijkt te passen.

Dat laatste sluit aan bij wat ik als de kritische toets van het sacramentele
beschouw: dat onze verhalen onderweg deel blijken te (zijn ge)worden van het
verhaal van God. De ontmoeting met het lichaam van Christus overkomt je;
het komt van de andere kant, van buiten, van boven; het is niet iets dat wij zelf

63 Van den Brink en Van der Kooi, Christelijke dogmatiek, 117.

64 De praktische theologie is, net als alle academisch onderzoek, in die zin ‘spel’. In onderzoek worden
tegelijkertijd meerdere werkelijkheden gecombineerd: in de zoektocht naar antwoorden op vragen
en oplossingen voor problemen combineren we de werkelijkheid zoals die zich aan ons voordoet
met de werkelijkheid van een of meer andere mogelijke interpretaties. Zo ontstaan nieuwe manie-
ren van kijken, die kennis kunnen opleveren. Een verdere uitwerking van dit perspectief op weten-
schap is te vinden in Klomp, Playing On, 201-202.



tot stand brengen.® Sterker nog, wanneer de Geest voet aan de grond krijgt en
het Woord materie wordt, dan levert dat iets nieuws op: verrassende details,
een frisse blik op stof waaraan we eerder voorbijgingen, dat we worden aange-
sproken door wat zelf niet spreken kan®, beter ontwikkelde of gevoeliger
zintuigen, wijder zicht. Shioban Garrigan vergelijkt sacramentaliteit met de
komst van vreemdelingen: die is vaker wel dan niet uitdagend en die destabili-
seert onze kijk op onszelf en op de wereld.®” Het narratief wordt dus geopend
door de A/ander en daar hoort bij dat we altijd de mogelijkheid openhouden
dat ons narratief onderbroken wordt; dat het anders zit dan wij denken of
geloven.% Zoals de Lutherse theoloog Gordon Lathrop formuleerde in verband
met de liturgie als plaats waar het hart van geloof klopt: “De grote traditie

van de liturgie zelf, van het echte vieren, wordt gekenmerkt door een diepe
bescheidenheid, een kritiek op onze eigen claims van samenhangende beteke-
nissen, en een voortdurende bekering tot hoop op Gods zin en betekenis.”®
Wie geloven, realiseren zich - sinds het verhaal van de tuin van Eden - dat
onze kennis nooit volmaakt is, maar altijd een eschatologisch voorbehoud kent.
De waarde van de christelijke traditie is daarmee, ook voor een ‘seculiere
samenleving’, het breder bruikbare besef dat we er met onze narratieven naast
kunnen zitten.

65 Cf. Marcel Barnard, Johan Cilliers, Cas Wepener. Worship in the Network Culture. Liturgical Ritual
Studies. Fields and Methods, Concepts and Metaphors. Liturgia Condenda 28. Leuven/Paris/Walpole:
Peeters, 2014, met name 223-237.

66 Vlak voor het ter perse gaan van dit oratieboekje verscheen van de hand van filosofe, dichter, kun-
stenaar en schrijver Eva Meijer in De Groene Amsterdammer een interessant essay over de eigen
communicatieve en democratische processen van dierengemeenschappen, die de opening bieden
om ‘meersoortige beraden’ te houden die niet antropocentrisch zijn en waarin communicatie niet
enkel verbaal is. Eva Meijer, 'Vleermuizen houden van roddelen.’ De Groene Amsterdammer 41
(2025), https://www.groene.nl/artikel/vleermuizen-houden-van-roddelen-essay-meersoortig-beraad.

67 “[Slacramentality - like the arrival of strangers - is more often than not challenging to and destabili-
sing of our view of ourselves or the world.” Garrigan, A Theology of Home, 51.

68 Cf. Lieven Boeve, De Sacramentele Onderbreking van Levensrituelen’, in Levensrituelen en
Sacramentaliteit. Tussen Continuiteit en Discontinuiteit, onder redactie van Stijn Van den Bossche,
Gerrit Immink, en Paul Post, Meander 5 (Tilburg: Liturgisch Instituut, 2003), 31-48.

69 Gordon W. Lathrop, Holy Ground: A Liturgical Cosmology (Fortress Press, 2009), 16.



Protestantse uitgangspositie

De ambivalente houding ten aanzien van het materiéle van het westerse
christendom en de cultuur is al benoemd. Die van het protestantisme is zelfs
nog wat groter en valt toe te schrijven aan de protestantse nadruk op de
individuele, spirituele relatie van mensen met God, die vaak gepaard gaat met
een negatieve houding ten opzichte van materiéle bemiddeling van geloof.”
Juist deze ambivalentie is een goede reden voor een protestantse theologische
universiteit om serieus werk te maken van materialiteit als locus theologicus en
maakt dat zij goed voorgesorteerd staat voor een theologische doordenking
van het stoffelijke. Enerzijds komt met deze ambivalentie immers een
gezonde kritische distantie ten aanzien van materie, anderzijds sluit deze
ambivalentie niet uit dat materie een plaats is waar God gevonden kan worden.

Het past bovendien om op de gedenkdag van de Reformatie in herinnering
te roepen dat ook onze protestantse voorgangers in het geloof - met name
die van voor de periode van de Verlichting waarin Descartes het dualistisch
denken in ‘geest versus materie’ radicaliseerde - herkenden dat God houdt
van aardse materie. Een aardig voorbeeld is te vinden in dit citaat van
Maarten Luther, die de oogst in zijn tuin herkende als ‘zegeningen van de
Schepper'. In een brief op Nieuwjaarsdag 1527 schrijft hij namelijk vanuit
Wittenberg aan zijn vriend, de hervormer Wenzeslaus Linck, kapelaan van de
Catharina-abdij te Neurenberg:”

70 Anneke Pons-De Wit e.a., ‘Buildings and Bibles Between Profanization and Sacralization: Semiotic
Ambivalence in the Protestant Dutch Bible Belt, Material Religion 15, nr. 1 (2019): 1-26, 5. https://doi.org
/10.1080/17432200.2018.1541696. De auteurs stuitten in de protestantse Nederlandse Biblebelt op
een patroon achter de ogenschijnlijke ambivalentie ten aanzien van religieuze vormen. De semiotische
ideologie waarvan sprake is, opent de mogelijkheid het materiéle als ‘heilig’ aan te merken mits de indi-
viduele gelovige een verband kan construeren tussen een religieus object en een persoonlijke, spiritu-
ele ervaring van het goddelijke. Een spannende vraag is of gelovigen hierbij de ideologie het materiéle
in dienst laten nemen, of dat er een mogelijkheid openblijft dat religieuze objecten ‘terugpraten’ tegen
de ideologie, daar op ingaan en er bijvoorbeeld iets eigens aan toevoegen, een nuance of correctie
aanbrengen. Anders gezegd: of er sprake is van een wisselwerking tussen het geestelijke en het mate-
riéle, of van (eenzijdige) macht van vigerende narratieven over materie.

71 Christian Hege, “Linck, Wenzeslaus (1483-1547)." Global Anabaptist Mennonite Encyclopedia Online.
1957. https://gameo.org/index.php?title=Linck,_Wenzeslaus_(1483-1547)&oldid=146569. Laatst
geraadpleegd 26 september 2025.



“lk ben er erg blij mee dat je me voor het voorjaar zaad belooft. Stuur
maar zo veel je kunt, want ik zie er zeer naar uit. (...) Ook al gaan de
satan en zijn aanhangers tekeer, ik lach hen ondertussen mooi uit door-
dat ik me verheug over mijn tuin, dat wil zeggen over de zegeningen van
de Schepper en daar tot Zijn eer van geniet. Stuur dus maar meer zaden
voor mijn tuin, liefst van verschillende soorten. Als ik in leven blijf, wil ik
tuinder worden.””?

Op het zaad dat hij zal ontvangen uit het Neurenberger klooster verheugt
Luther zich al in januari. Want wat er op het spel staat is de voedselzekerheid
en gezondheid van zijn jonge gezin. In Wittenberg, gelegen aan de Elbe, was in
1524 verwoestend hoog water geweest, waardoor mensen en dieren waren
verdronken. Bruggen en infrastructuur waren beschadigd waardoor steden en
dorpen afgesneden raakten van hun omgeving, de oogst van akkers en
grasland en de druivenoogst gingen verloren doordat “akkers, grasland en
wijnbouw verwoest” werden.” De schade is, ook drie jaar later, nog groot:
Luther bestelt zo veel mogelijk en divers zaaigoed voor de tuin om ondervoeding
en al te een eenzijdig dieet tegen te gaan. Hij weet van verantwoordelijkheid.
Maar hij weet ook van afhankelijkheid: of de Schepper zijn tuin zal zegenen met
groei en zijn gezin met voedsel. Dat Luther daar, op zijn beurt, van geniet is een
vorm van lofprijzing en zelfs zijn toekomstdroom kan op die manier gelezen
worden: de materie van de tuin prikkelt hem om tuinder te willen worden.

72 Martin Luther aan Linck: “Gratum est, quod semina quoque promittis ad vernum tempus, mitte
itaque quantum potes, cupio enim et expecto; si praeterea ego quoque vieissim aliquid possum,
impera et factum puta. Nam furente Satana cum suis membris ego interim eum ridebo, et hortos,
hoc est, benedictiones creatoris considerabo, et illis fruar in laude eius.” Martin Luther, ‘Weimarer
Ausgabe B 4'(1.1.1527, z.d.), Internet Archive, https://archive.org/details/werkekritischege0004luth_
d3c3/page/146/mode/2up. Laatst geraadpleegd 26 september 2025. In het Nederlands geciteerd uit
Herman Selderhuis, Luther: Een mens zoekt God (De Banier uitgeverij, 2016), 291. Selderhuis noteert
overigens dat Luther zich liever met de aarde bezighield dan met de sterrenhemel of met astrono-
mie, en dat Luther in de aangehaalde brief niet alleen zaad bestelt voor het voorjaar, maar ook een
dorsapparaat. Selderhuis, Luther, 290.

73 Sabine Hiebsch, ‘Luthers interpretatie van Psalm 124 (1513-1533Y, in Bron voor de Reformatie en

uitdaging voor nu. Opstellen aangeboden aan dr. W. Balke, onder redactie van A. van de Beek en W. M.
van Laar (Zoetermeer: Boekencentrum, 2004), 23-41, met name 37-38.



Hoewel ons wereldbeeld en onze leefstijl verschillen van die van Luther en
zijn tijdgenoten, zijn de verantwoordelijkheid voor en afhankelijkheid van
voedsel vandaag de dag niet verdwenen en wordt die ook nog steeds
verbonden met God: wie bidden voor het eten, danken voor de goede gaven
die ze uit Gods hand ontvangen, ook als ze de maaltijd zelf bereid hebben en/of
het voedsel op hun bord zelf gekocht.

Op basis hiervan mogen we wel zeggen dat aan een protestantse theologische
universiteit de praktische theologie niet alleen goed voorgesorteerd staat om
goede aandacht te schenken aan de relatie van het geestelijke en het materiéle,
maar dat deze discipline daarmee ook in een goede (ook protestantse) traditie
lijkt te staan.

De taak van de praktische theologie

Wat staat de discipline(s) van de praktische theologie dan nu concreet te doen,
met name op de gebieden van worship and the arts, formation en diaconia?

Op die vraag zullen we in de leerstoelgroep met elkaar een antwoord moeten
vinden. Dat zeg ik niet uit valse bescheidenheid, maar omdat bij mijn visie op
praktische theologie een praktijk hoort die anderen uitnodigt om mee te doen.
Ik houd het hierbij een korte voorzet voor waar we theologiestudenten toe
zouden moeten opleiden en wat ik denk dat er in ons onderzoek nodig is.

Onderwijs

In het licht van de grote maatschappelijke vraagstukken die op ons afkomen,
maar ook de meer persoonlijke levensvragen van mensen, is het van belang dat
de praktische theologie eraan bijdraagt dat de theologen die we opleiden
consequent aandacht hebben voor het materiéle van geloof en zingeving, zowel
in de kerk als in de samenleving. Theologen zouden in hun werk voortdurend
vragen moeten laten ‘meelopen’ die gaan over welke materie er in praktijken
meedoet, hoe er in praktijken over materie gesproken wordt en welke overtui-
gingen daarin dominant zijn, welke materie buiten beeld blijft, wie over het
materiéle zeggenschap (dus macht) hebben en wie niet, en hoe de interactie
tussen het geestelijke en het materiéle kan worden gekenschetst: neemt het
geestelijke het materiéle eenzijdig voor zich in dienst, of is er eerder sprake van
een wisselwerking tussen de twee? Ze zouden in staat moeten zijn om te
formuleren wat er in deze praktijken theologisch op het spel staat en ten
aanzien daarvan een eigen positie moeten kunnen innemen.



Wat levert het op als theologen dit kunnen en doen? Na het analyseren van
de dieptestructuur is het noodzakelijk weer op te stijgen naar het concrete, het
niveau van de fenomenen: de concrete praktijken die theologische professionals
moeten kunnen lezen en de praktijken waarin ze zelf werkzaam zijn. Als het ons
lukt studenten te trainen in aandacht voor materie, dan levert dat theologen en
predikanten op die bijvoorbeeld in staat zijn om in een gesprek met de buurt uit
te leggen wat er bijzonder is aan de aanwezigheid van dit kerkgebouw in het dorp
X of de stad Y, of aan het bezitten van kerkelijke of diaconale landbouwgronden.
Theologen met een visie op het kerkgebouw of grond waarin de materialiteit
volop theologisch meedoet, die een gesprekspartner kunnen zijn in processen
rond het al dan niet verkopen van een kerkgebouw of van grond, die vragen en
verlangens van de lokale gemeenschap en van de omgeving kunnen bemiddelen,
op zo'’n manier dat kerkgebouwen en kerkgronden een rol kunnen blijven spelen
als gemeenschappelijke plaatsen van stilte, van goede zorg, van geloof. Het levert
theologen en predikanten op die in staat zijn om generaties als Gen Z, die zich
geconfronteerd zien met hun bestaansonzekerheden rakend aan wonen,
leefbaar klimaat en (oorlogs)conflicten tussen landen, te begeleiden op zo'n
manier dat die materiéle zaken, de zorgen van jongeren daaromtrent en hun
welbevinden serieus genomen en verbonden worden in het zoeken naar zin en
geloof. Het levert theologen en predikanten op die voor het voetlicht kunnen
brengen waarom het diaconaat niet slechts de praktische liefdadigheidsafdeling
van de kerk is, maar dat het gaat om concrete geloofspraktijken van wederkerige
zorg en van inclusie, omdat God zich in materie bekend maakt. Theologen en
predikanten die bij de IND en het COA, in de zorgsector of bij het ministerie van
LNV opkomen voor al wat leeft, speciaal voor wie of wat uitzonderlijk kwetsbaar
is, omdat het geloof dat God zich in materie bekendmaakt de theologie een
kritisch-constructieve eigen stem geeft in concrete praktijken en maatschappe-
lijke debatten daarover.

Deze vaardigheden mogen anno 2025 van theologen worden verwacht.
Hoe we studenten deze aanleren, vraagt nadere methodologische doordenking
en waarschijnlijk een uitbreiding van gehanteerde methoden. Voor de hand ligt
dat docenten in het onderwijs op de genoemde velden studenten nadrukkelijk bij
materie brengen: observaties van dichterbij, ten aanzien van de structuur en
textuur van materiéle objecten, de herkomst ervan, de mensen, processen en
technieken die in de totstandkoming van de huidige staat betrokken zijn en
hermeneutische vaardigheden om deze materie en de betrokken narratieven
theologisch te interpreteren.



De winst hiervan voor het onderwijs in een gepolariseerd landschap kan zijn
dat we ons vertrekpunt nemen in concrete materie die niet al bij voorbaat leidt
tot stellingnames waarbij direct de uiterste posities ingenomen worden.” Voor
de kerk kan het opleveren dat toekomstige predikanten en andere professionals
beter toegerust zijn om gesprekken te begeleiden over wat geloof betekent in
deze aardse werkelijkheid, zowel in de persoonlijke levens van mensen als bij
grote maatschappelijke vragen.

Onderzoek

De vaardigheden die we als docenten studenten aanleren, moeten we uiteraard
zelf beheersen en inzetten en ik heb uiteengezet dat daar theologisch gezien ook
alle reden toe is. Dit betekent, mijns inziens, dat we in onze onderzoeksprojecten
empirisch moeten onderzoeken welke materie op welke wijze een plaats heeft in
de narratieven van mensen, en dat we daarbij een nauwkeuriger oog hebben
voor materie. Van welk materiaal zijn de stoelen gemaakt, waar komen die
stoelen vandaan, hoe zijn ze geproduceerd en zitten ze lekker of staan ze de
godsontmoeting in de weg? Ook zouden we meer aandacht moeten besteden
aan de aanspraak die uitgaat (of uit zou kunnen gaan) van de in materie
betrokken praktijken, en voor materie die er wel is, maar die in narratieven van
mensen niet in beeld komt. We finetunen onze vaardigheden om materie te
observeren, beschrijven en analyseren en gaan met het oog daarop na hoe we
alle zintuigen bij dat onderzoek kunnen inzetten.

Op deze manier kunnen we in onderzoek beter in beeld brengen welke
relaties tussen het geestelijke en het materiéle zich voordoen, duiden waarom
deze relaties zijn zoals ze zijn, aangeven wat de effecten van deze relatie zijn, zo
nodig waarschuwen waar het materiéle op schadelijke wijze door het geestelijke
voor zich in dienst wordt genomen. Als we dat beter in beeld kunnen brengen,
kunnen we ook theologie ontwikkelen die tot een nieuwe verbeelding leidt: die
verbeeldt hoe de toekomst eruit zou kunnen zien, om met die nieuwe verbeel-
ding in onderzoek weer terug te keren naar praktijken en er ons onderwijs aan
studenten door te laten informeren en voeden.”

74 In het PThU-project Grond hebben we hier al goede ervaringen mee opgedaan: concepten als
‘groen’ of ‘duurzaam’ of ‘biologisch’ roepen bij mensen meteen een wereld op die hen er vrij snel
toe brengt ten opzichte daarvan stelling te nemen. ‘Grond'’ is als materie in beginsel niet iets waar
iemand iets tegen heeft. Daarmee wordt een eerste stellingname uitgesteld en is het mogelijk in
gesprek te raken.

75 Ten aanzien van deze verbeelding, cf. Ganzevoort, ‘Hopeloos maar niet ernstig’.



Conclusie

Ik stelde de vraag waarom het van belang is om aandacht te hebben voor
de wisselwerking tussen het materiéle en het geestelijke en wat dit van de prak-
tische theologie vraagt. Samengevat is dit mijn antwoord.

In de geschiedenis van het christendom en de westerse cultuur is de idee
dat het geestelijke hoger gewaardeerd moet worden dan het materiéle
dominant geworden. Terwijl in de afgelopen decennia in onderzoek naar
religie en geloof het lichaam is ‘teruggewonnen’ op de geest en naast geloofs-
overtuigingen materie zelf helder in beeld is gekomen als vindplaats van geloof,
lijkt zich in de dieptestructuur van onze westerse samenleving een andere
dominante beweging te hebben voltrokken: die waarin het geestelijke - in de
vorm van ideologieén, narratieven en (geloofs)overtuigingen - het materiéle
voor zich in dienst neemt.

In de huidige cultuur, en daarmee ook in de kerk, lijkt de relatie tussen het
geestelijke en het materiéle er in de laat-moderne netwerksamenleving vaak
een te zijn van eenzijdige invloed, meer dan van wisselwerking. Wanneer ideo-
logieén macht hebben over het materiéle, op zo'n manier dat materie niet mag
terugpraten, niet de ruimte krijgt om in te gaan op overtuigingen en frames en
er geen mogelijkheid is dat overtuigingen worden heroverwogen, bijgesteld of
gecorrigeerd, dan lijdt dat niet zelden tot schade voor wie en wat het meest
kwetsbaar is in dit aardse bestaan. Dat heeft dan ook invlioed op de relaties van
mensen onderling, van mensen met niet-mensen, en, voor wie geloven, ook op
de relatie van mensen met God.

Theologisch gezien is dat een probleem, omdat deze God zich volgens de
Schriften onder andere bekend maakt in materie. Met name de incarnatie van het
Woord, zoals beschreven door de evangelist Johannes, en de scheppingverhalen
uit Genesis, waarin de geest grond schept wanneer God spreekt, laten zien dat de
reikwijdte van de incarnationele ontmoeting zich ook uitstrekt tot niet-lichamelijke
materie. Wil het, in gelovig perspectief, goedkomen met deze wereld, dan betekent
dat dat het niet alleen goed gaat met mensen, maar ook met niet-mensen;
met de aarde, de planeet. Dat vraagt erom het Woord van God dieper in het stof te
trekken, materie te (her)waarderen en te motiveren waarom materie vanuit
christelijk (ook protestants) perspectief goede aandacht behoeft is: het kan een
plaats worden waar de Levende zich bekendmaakt en laat ontmoeten.



Dit stelt de discipline van de praktische theologie voor de taak om in
onderwijs en onderzoek meer te focussen op hoe het materiéle en het geeste-
lijke zich in praktijken tot elkaar verhouden, om machtsstructuren daarin bloot
te leggen, de effecten ervan in beeld te brengen en op basis daarvan theologie
ontwikkelen die tot een nieuwe verbeelding van de toekomst leidt. Het levert
theologische professionals op die zich beter kunnen verhouden tot de aardse
vraagstukken waarmee mensen en groepen zich geconfronteerd weten en hen
daarin vanuit geloofsperspectief beter kunnen begeleiden. Op deze manier
hebben geloof en theologie een eigen, kritische stem ten opzichte van andere
stemmen, niet alleen in het debat over geest en materie, maar met name in het
debat over de fenomenen die deze dieptestructuur voortbrengt.

Wat hiervan de consequenties zijn voor de methodologische, methodische
en hermeneutische vaardigheden van docenten, studenten en onderzoekers in
het veld van de praktische theologie zal nader en in gezamenlijkheid uitgewerkt
moeten worden, maar het ligt voor de hand meer ruimte te maken voor
verschillende zintuigen als onderzoeksinstrumentarium. Deze vaardigheden
zullen hoe dan ook ten dienste staan van het ontwikkelen van een nieuwe
verbeelding van de toekomst, die vervolgens, via onderzoek en onderwijs, weer
kan terugvloeien naar praktijken om die te informeren en te voeden.



Dankwoord
Aan het slot van deze rede spreek ik graag nog enkele woorden van dank.

Het College van Bestuur van de Protestantse Theologische Universiteit dank ik
voor het vertrouwen dat u in mij gesteld heeft door mij op deze leerstoel te
benoemen en de synode van de Protestantse Kerk in Nederland voor de
instemming daarmee. Ook noem ik hier met dankbaarheid de leden van de
leerstoelgroep Praktische Theologie - Worship & Formation. Het is een groot
voorrecht om met jullie te mogen werken, ik beleef veel plezier aan jullie en aan
onze gezamenlijke opdracht de praktische theologie in de actualiteit te
beoefenen en de toekomst in te dragen. Deze opdracht delen we met de leden
van de andere leerstoelgroep Praktische Theologie onder leiding van colle-
ga-leerstoelgroepvoorzitter Erik Olsman. Dank jullie voor het samen optrekken
hierin. Uiteraard gaat mijn grote dank ook uit naar mijn leermeester en voor-
ganger op de leerstoel, Marcel Barnard. Ik heb het tot dit ambt geschopt,
Marcel, maar ook jij hebt mij hierheen geschopt. Over de min of meer liefde-
volle hardhandigheid waarmee je dat voor mijn eigen bestwil hebt gedaan heb
ik me al eerder uitgelaten. Arnold Huijgen, Aza Goudriaan, Eddy Reefhuis en
Thijs Tromp en de leerstoelgroep dachten en lazen mee met deze oratie,
Dorien Keus en Anne de Kok hielpen met tekstverzorging. Theologie bedrijven
is teamwork - dank jullie allen voor het samenspel!

De leden van het interdisciplinaire PThU-project Grond dank ik voor hun
moed dat ze zich door mij hebben laten meeslepen in een gewaagd weten-
schappelijk avontuur. Hoewel we daarin met de theologie geregeld aan de
grond zitten, slaan we ons er met de nodige humor doorheen. De Maatschappij
van Welstand, partner in ons project, heeft het mogelijk gemaakt de grond als
theologische werkplaats aan te wijzen. Veel dank, met name aan René van de
Kieft. De Stichting Luthers Diakonessenhuisfonds steunde in de afgelopen
decennia het nodige onderzoek rond deze leerstoel. In jullie vindt het veld van
de liturgische studies, en breder de praktische theologie, een trouwe bondge-
noot - dank daarvoor! Mijn dank gaat ook uit naar de huidige en oud-collega’s
van het Instituut voor Rituele Studies voor de inspirerende samenwerking op
ons vakgebied.

Toen ik in november 2024 Theoloog der Nederlanden werd, besloot ik die rol te
vervullen in nauwe samenhang met de thematiek van mijn oratie. Ik wilde op



zoek naar het collectieve verhaal van Nederland over de grond en daarvoor
moesten we het hele land door langs bijzondere mensen en plekken. Zonder de
formidabele ondersteuning van Team TdN’ was dat nooit gelukt. Wendy, Eva,
Floor, Bente, Julia, Dorien, Eveline - what a ride! Ik heb van onze avonturen en
van jullie genoten. Heel veel dank voor het inzetten van jullie beste krachten.
Ton, Jorien, Dorien, Miquela, Robert, het is een geweldige dag vandaag, door
jullie inspanningen, steun, optimisme, doorzettingsvermogen.

Het is me een grote eer dat de Domcantorij vanmiddag de compositie
wilde uitvoeren die ik samen met Christiaan Winter creéerde; dank, zangers,
dank, Domcantor Remco de Graas en dank ook jou, Christiaan en dank aan de
Vermeulen Brauckmanstichting voor de financiéle steun aan dit project. Talent
op allerhande toetsen Wibren Jonkers en ons eigen jonge blokfluittalent Jasmijn
Calis - heel tof dat jullie hieraan wilden meewerken vandaag. Ik waardeer het.

Tot slot. Het is om meerdere redenen een wonder dat ik hier vandaag sta. Ik
prijs me gelukkig te zijn omringd te zijn door mensen die weten wat support is,
wat loyaliteit, wat wijsheid. [k noem Frits, Thijs en Eddy - jullie hebben geen
verdere woorden van mij nodig. Onze extended family, Godfried en Annelies,
Christine en Cor-Jan, en mijn moeder en Nico, staat al jaren paraat met
materiéle vindplaatsen van liefde en vriendschap: ontbijtjes-met-eitjes,
zwachtels, injecties, musiceren, kilometers strijkgoed, maaltijden en gesprekken
met en zonder wijn. Mijn laatste dankwoorden zijn voor Jacco, Swaentje en
Jasmijn. Bij ons thuis neemt de theologie geregeld nogal veel plek in, en nu
moet het er ook alweer over gaan als ik jullie meesleep naar het tuincentrum.
Niet te doen. Bedankt dat jullie het met mij uithouden.

Hoe langer ik spreek, hoe meer het geestelijke over het materiéle dreigt te gaan
heersen. Het wordt tijd om het glas aan onze lippen te zetten.

Ik heb gezegd.



Bibliografie

Aland, Barbara, red. Novum Testamentum Graece. Vertaald door Eberhard Nestle
en Erwin Nestle. Herziene en Derde gecorrigeerde druk. Vol. 28. Deutsche
Bibelgesellschaft, 2014. https://www.die-bibel.de/en/bible/NA28/JHN.1.

Appadurai, Arjun. Modernity at large: cultural dimensions of globalization. Public
worlds, v. 1. Minneapolis, Minn: University of Minnesota Press, 1996.

Augustinus, Aurelius. De Stad van God - Vertaald en ingeleid. Vertaald door
Gerard Wijdeveld. Amsterdam: Ambo/Anthos, 2014.

———. Wat betekent de bijbel? Christelijke scholing in tekstbegrip en presentatie: De
Doctrina Christiana. Bewerkt en vertaald door Jan den Boeft en Ineke Sluiter.
Amsterdam: Ambo, 1999.

Barnard, Marcel. God in bits & bytes. Middelburg: Skandalon, 2024.

Barnard, Marcel, Johan Cilliers, en Cas Wepener. Worship in the network culture:
Liturgical Ritual Studies: Fields and Methods, Concepts and Metaphors. Liturgia
condenda 28. Leuven: Peeters, 2014,

Boeve, Lieven. De Sacramentele Onderbreking van Levensrituelen’, in
Levensrituelen en Sacramentaliteit. Tussen Continuiteit en Discontinuiteit, onder
redactie van Stijn Van den Bossche, Gerrit Immink, en Paul Post. Meander 5.
Tilburg: Liturgisch Instituut, 2003, 31-48.

Brink, Gijsbert van den, en Cornelis van der Kooi. Christelijke dogmatiek: Een
inleiding. Utrecht: Kok Boekencentrum, 2020.

Brown, David. God and enchantment of place: reclaiming human experience.
Oxford; New York: Oxford University Press, 2004.

———. God and grace of body: sacrament in ordinary. Oxford; New York: Oxford
University Press, 2007.

———. God and mystery in words: experience through metaphor and drama.
Oxford; New York: Oxford University Press, 2008.



———. 'The Place of Encounter: Icons of Transcendence and Renaissance
Immanence’. In God and Enchantment of Place, door David Brown, 37-83, 1ste dr.
Oxford University PressOxford, 2004.
https://doi.org/10.1093/0199271984.003.0003.

Cottingham, John. René Descartes: Meditations on First Philosophy: With Selections
From the Objections and Replies. New York: Cambridge University Press, 2012.
https://research-ebsco-com.proxy-ub.rug.nl/linkprocessor/
plink?id=a2e17282-35c8-3237-8190-fcb900effd70.

Ganzevoort, Ruard. ‘Hopeloos maar niet ernstig: Praktisch-theologisch reflec-
teren op de toekomst'. Handelingen: Tijdschrift voor Praktische Theologie en
Religiewetenschap 50, nr. 4 (6 december 2023): 64-71. https://doi.org/10.54195/
handelingen.18441.

Garrigan, Siobhan. A Theology of Home in a Time of Homelessness. Cambridge
Elements. Elements in Christian Doctrine. Cambridge: Cambridge University
Press, 2025. https://doi.org/10.1017/9781009566339.

Haraway, Donna. When Species Meet. Minneapolis: University of Minnesota
Press, 2008.

Hege, Christian. ‘Linck Wenzeslaus (1483-1547)". Global Anabaptist Mennonite
Encyclopedia Online. 1957, z.d.
https://gameo.org/index.php?title=Linck,_Wenzeslaus_(1483-1547)&oldid=146569.

Hiebsch, Sabine. ‘Luthers interpretatie van Psalm 124 (1513-1533)". In Bron voor
de Reformatie en uitdaging voor nu. Opstellen aangeboden aan dr. W. Balke, onder
redactie van A. Van de Beek en W.M. Van Laar, 23-41. Zoetermeer:
Boekencentrum, 2004.

‘Inventaris Hervormde Gemeente Ferwerd’, 1985. 245-35. Tresoar: Frysk
Histoarysk en Letterkundich Sintrum.

Irwin, Kevin W. ‘Liturgical Action. Sacramentality, Eschatology, and Ecology'. In
Contemporary sacramental contours of a God incarnate, onder redactie van
Lieven Boeve en Lamberg Leijssen. Textes et études liturgiques 16. Leuven:
Peeters, 2001, 111-23.



Kearney, Richard. Touch: recovering our most vital sense. New York: Columbia
University Press, 2021.

Klomp, Mirella. ‘De lijdende Christus in 21ste-eeuwse passiecomposities’. In
Kunstenaars in Gods spoor: peilingen naar het religieuze en spirituele van kunst in
een seculiere wereld, onder redactie van Wessel Stoker en Frank Bosman,
189-203. Figura Divina, VIII. Open Press Tilburg University, 2022.
https://doi.org/10.26116/3R74-1K37.

———. Playing On: Re-staging the Passion after the Death of God. Vol. 10. Theology
in Practice. Brill Academic Publishers, 2020.
https://doi.org/10.1163/9789004442948.

———. The Sound of Worship: Liturgical Performance by Surinamese Lutherans and
Ghanaian Methodists in Amsterdam. Liturgia Condenda 26. Leuven; Walpole, MA:
Peeters, 2011.

Kregting, Joris, Fred Van Lieburg, en Paul Vermeer. ‘God in Nederland 1966-
2024'. Amsterdam: HDC, 2025.

Larson-Miller, Lizette. Sacramentality renewed: contemporary conversations in
sacramental theology. Collegeville, Minnesota: Liturgical Press, 2016.

Lathrop, Gordon W. Holy Ground: A Liturgical Cosmology. Minneapolis: Fortress
Press, 2009.

Latour, Bruno. Waar kunnen we landen? Politieke oriéntatie in het Nieuwe
Klimaatregime (Ou atterrir? Comment s'orienter en politique). Vertaald door Rokus
Hofstede. Amsterdam: Octavo, 2018.

———.'Why Has Critique Run out of Steam? From Matters of Fact to Matters of
Concern'. Critical Inquiry 30, nr. 2 (januari 2004): 225-48.
https://doi.org/10.1086/421123.

Link, Christian. ‘Das Bilderverbot als Kriterium theologischen Redens von Gott'.
Zeitschrift Fiir Theologie und Kirche 74, nr. 1 (1977): 58-85.
https://www.jstor.org/stable/23584777.

Luther, Martin. Werke. Kritische Gesamtausgabe. Vol. 4. Weimar: H. Béhlhaus, 1883.



https://archive.org/details/werkekritischege0004luth_d3c3/page/146/mode/2up.
Meijer, Eva. ‘Vleermuizen houden van roddelen.’ De Groene Amsterdammer 41

(9 oktober 2025): 46-49, https://www.groene.nl/artikel/vleermuizen-houden-van-
roddelen- essay-meersoortig-beraad.

Meyer, Birgit, en Dick Houtman. ‘Introduction: Material Religion - How Things
Matter'. In Things: Religion, and the question of materiality, onder redactie van
Dick Houtman en Birgit Meyer, 26-39. New York: Fordham University Press,
2012.

Meyer, Birgit, David Morgan, Crispin Paine, en S. Brent Plate. ‘The Origin and
Mission of Material Religion'. Religion 40, nr. 3 (juli 2010): 207-11.
https://doi.org/10.1016/j.religion.2010.01.010.

Pannenberg, Wolfhart. Theologie und Philosophie: ihr Verhdltnis im Lichte ihrer
gemeinsamen Geschichte. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1996.

Pons-De Wit, Anneke, Dick Houtman, John Exalto, Fred Van Lieburg, Johan Roeland,
en Maarten Wisse. ‘Buildings and Bibles Between Profanization and Sacralization:
Semiotic Ambivalence in the Protestant Dutch Bible Belt'. Material Religion 15, nr. 1
(1 januari 2019): 1-26. https://doi.org/10.1080/17432200.2018.1541696.

Ramelli, llaria L.E. ‘Creation.’ In Brill Encyclopedia of Early Christianity Online.
Leiden: Brill, 2018. https://doi.org/10.1163/2589-7993_EECO_SIM_00000792.

Selderhuis, Herman. Luther: een mens zoekt God. Apeldoorn: De Banier
Uitgeverij, 2016.

Tromp, Thijs. Kerk en pacht: Een vooronderzoek naar pacht van landbouwgrond in
kerkelijk bezit. Amsterdam: Protestantse Theologische Universiteit, 2024.
https://pure.pthu.nl/en/publications/kerken-en-pacht-een-vooronderzoek-naar-
pacht-van-landbouwgrond-in.

Van der Ham, Kirsten, Marjolein Hekman-Klapwijk, Mirella Klomp, Thijs Tromp,
en Peter-Ben Smit. Food in Times of Crisis: A Practical Theological Study on
Emergency Relief Provided by Churches in Amsterdam Zuidoost during the Covid-19
Pandemic. Amsterdam: Protestantse Theologische Universiteit, 2021.
https://pure.pthu.nl/ws/portalfiles/portal/24852073/PThU_Research_Report_
Food_in_times_of_crisis_final.pdf.



Weblinks

AD, ‘Woedende reacties op Walibi-video waarin doodsbange vrouw als “object”
wordt verkocht en vermoord’, Facebook, 21 augustus 2025,
https://www.facebook.com/shar/p/1CQmMB96ZWP/.

Bakker, André. ‘Bekladding op regenboogpad in Alkmaar leidt tot verontwaardi-
ging: “Pijnlijk™, Streekstad Centraal, 5 augustus 2025, https://streekstadcentraal.nl/
60198543-bekladding-op-regenboogpad-in-alkmaar-leidt-tot-
verontwaardiging-pijnlijk.

BBC, ‘The Repair Shop’, BBC, z.d., https://www.bbc.co.uk/programmes/b08I581p.
Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

Houten, Maaike van, ‘Bij Theoloog der Nederlanden Mirella Klomp heeft de
grond het voor het zeggen: “Mijn moestuin praat tegen mij™”. Interview. Trouw,
13 juli 2025. https://www.trouw.nl/religie-filosofie/
bij-theoloog-der-nederlanden-mirella-klomp-heeft-de-grond-het-voor-het-
zeggen-mijn-moestuin-praat-tegen-mij~b0e7067a/.

Klomp, Mirella. ‘Blog'. Mirella Klomp, z.d. https://www.mirellaklomp.nl/blog/.

———. 'Het wonder van kerst: God is niet slechts op aarde gekomen, Hij is
aarde geworden’. Column. Nederlands Dagblad, 24 december 2024.
https://www.nd.nl/geloof/geloof/1241112/het-wonder-van-kerst-god-is-niet-
slechts-op-aarde-gekomen-hij.

Meyer, Birgit. ‘Religious Matters in an Entangled World'. Religious Matters, z.d.
https://religiousmatters.nl/.

‘Nieuwsuur'. Nieuwsuur. NPO, 21 augustus 2025. https://npo.nl/start/serie/
nieuwsuur/seizoen-2025/nieuwsuur_5176/afspelen.

RTV Utrecht, ‘Amersfoort wil met regenboogzebrapad tonen dat iedereen
welkom is.’, RTV Utrecht, 1 oktober 2021, https://www.rtvutrecht.nl/
nieuws/3177553/amersfoort-wil-met-regenboogzebrapad-tonen-dat-
iedereen-welkome-is.



Schmidt, Christoph. ‘Als er topoverleg is over de asielcrisis, dan zal er wel een
asielcrisis zijn toch?’, Trouw, 15 oktober 2024.
https://www.trouw.nl/politiek/als-er-topoverleg-is-over-de-asielcrisis-dan-zal-
er-wel-een-asielcrisis-zijn-toch~b00e1e17/.

Schut, Merel. ‘'Handig om te weten: deze verkeersregels gelden bij het regen-
boogpad in Alkmaar’, In de Buurt, z.d., https://indebuurt.nl/alkmaar/nieuws/
zebrapad~68550/.

Vluchtelingenwerk. ‘Noodwet? 3 gevolgen waar wij ons grote zorgen over
maken’, 26 september 2024. https://www.vluchtelingenwerk.nl/nl/artikelen/
nieuws/noodwet-3-gevolgen-waar-wij-ons-grote-zorgen-over-maken.

Walibi Holland. ‘Statement Walibi Holland - Halloween Fright Nights
Commercial'. Facebook, augustus 2025.
https://www.facebook.com/walibiholland/posts/statement-walibi-holland-
halloween-fright-night-commercialde-recente-commercial/1239108224924300/.

Women_inc. ‘Femicide is een nationale noodsituatie, geen marketingtruc'.
LinkedIn,augustus2025.https://www.linkedin.com/posts/women-inc-_walibi-deelt-
een-reclame-voor-fright-nights-activity-7364306443602178053-Y8e8/?origi-
nalSubdomain=nl.



Voor de compositie Grondstof die tijdens de oratie ten gehore werd gebracht,
schreef Mirella Klomp de tekst, op basis van Genesis 3:19b - “Stof ben je, tot
stof keer je terug” - en het materiaal dat ze verzamelde tijdens haar ‘Grondreis’
als Theoloog der Nederlanden 2024-2025. Ze maakte deze reis door de twaalf
Nederlandse provincies op zoek naar het collectieve verhaal van Nederland
over de grond onze voeten en deed hiervan verslag in blogs en video's (www.
mirellaklomp.nl/blogs). Haar tekst vormde de basis van een theologisch-muzi-
kaal project in het najaar van 2025, bestaande uit de compositie en uitvoering
van een koorwerk, een beiaardcompositie en drie zogeheten ‘versteekjes’ voor
beiaard. Hiervoor werkte ze samen met beiaardier, beiaarddocent en kerkmu-
sicus Christiaan Winter, Domcantor Remco de Graas en diverse beiaardiers uit
de provincie Utrecht.

Mirella Klomp kende aan Christiaan Winter een compositieopdracht toe op
basis van haar poétische tekst, voor een koorwerk met begeleiding. Tijdens de
oratie in het kassencomplex van Noordertuin in Utrecht werd dit werk ten
gehore gebracht door zangers van de Domcantorij onder leiding van
domcantor Remco de Graas, met medewerking van Jasmijn Calis (blokfluit),
Wibren Jonkers (klavecimbel) en Roel Bons (boemketel en ander slagwerk).
Daarmee werd de theologische vraag wat het stof-zijn van mensen betekent
niet alleen onderzocht in de vorm van een academisch betoog, maar ook
verbeeld in poézie en muziek.

Maar Grondstof klinkt breder. In de laatste maanden van 2025 is het melodische
thema van Grondstof dankzij de medewerking van een tiental enthousiaste
beiaardiers door het hele land te horen: op de carillons van Alkmaar
(Waagtoren en Grote Sint Laurenskerk), Almere, Amersfoort, Baarn, Bathmen,
Boxtel, De Rijp, Deventer, Dinxperlo, Geldrop, Goedereede, Groenlo,
Harderwijk, Hengelo, Hilversum, IJmuiden, Middelburg, Nieuwegein, Nijkerk,
Rotterdam (Delfshaven en Laurenskerk), Sint-Maartensdijk, Son, Tiel, Utrecht
(Domtoren), Valkenswaard, Weesp, Winterswijk en Zierikzee. Hiertoe bewerkte
Winter het koorwerk op twee manieren. Voor beiaard schreef hij Grondstof on a
Ground: een compositie in de muzikale vorm van een ‘ground’ (ook wel ‘ground-
of-the-ground’) waarin een herhaalde baslijn (basso ostinato) de muzikale basis
vormt waarboven melodisch wordt gevarieerd. Daarnaast maakte hij van de



melodische kern een ‘versteek’ voor de speeltrommel op de speelcomputer van
de beiaard, zodat deze melodie kort klinkt voordat een torenklok de tijd
aangeeft.

Zo dwarrelt in de laatste maanden van 2025 de Bijbeltekst “Stof ben je, tot stof
keer je terug” neer over het hele land; het keert terug naar de grond. De
totstandkoming van de compositie en uitvoering tijdens de oratie werden
mogelijk gemaakt door een subsidie van de Vermeulen Brauckman Stichting.

VERMEULEN
BRAUCKMAN E=




104

het

Tot - dat

sct

ons

met

het

tot - dat

je

sct

met ons

dat het

Tot



. o ~ =E o —

ons schep - sels s ge - daan is
s = < z ¥y ¥ I
et ons schep - sels iIs ge - daan  is

. » -
- sels s ge - daan is  dit de
= =
. -
- sels_— is ge - daan is dit de

Prof. dr. Mirella Klomp




O]

[ D
@& ol
met ons schep - sels s ge - daan
= & & < T v ¥ =
v \U/
het—o_..q;et ons schepr sels_____ is ge - daan
sii..ite Protestantse Theologische Universiteit
.....
1
i
I/-;‘ d X0 £
|
ons schep - sels s ge - daan 18 dit
= = =
=4 r
~r —
r I
w
ons schep - sels__ s ge - daan 1s dit

ISBN 978-9-0836093-0-0




