
Inspiring wisdom

Protestantse Theologische Universiteit









Stof

f

ben je, tot stof keer je te rug.- Stof ben je, tot

h=50
90

Stof

f

ben je, tot stof keer je te rug.- Stof ben

Stof

f

ben je, tot stof keer je te rug.-

Stof

f

ben je, tot stof keer je te -

Stof

f

ben je, tot stof keer

stof keer je te rug. Stof ben je, tot stof keer je te

97

je, tot stof keer je te rug.- Stof ben je, tot stof keer

Stof ben je tot stof keer je te rug.- Stof ben je tot

rug. Stof ben je, tot stof keer je te rug.- Stof

p

ben

je te rug.- Stof ben je, tot stof keer je te rug.-

















solist + allen



 




 

   

       

      



al niente



al niente



al niente




al niente


al niente


           

   

  
           




 

          

  
        

  
     

 

       
        

          
     


           

   

  
           



     
          



14

Stof tot nadenken. 
Geloof in materie en 
de taak van de  
praktische theologie

Rede in verkorte vorm uitgesproken door 
prof. dr. Mirella Klomp bij de aanvaarding van 
de leerstoel Praktische Theologie aan de PThU 
op 31 oktober 2025

ORATIE
31 oktober 2025  

aan de PThU  

te Utrecht



Oplage 
300 exemplaren

Uitgever 
Protestantse Theologische  
Universiteit 
1e editie: www.pthu.nl/klomp 

Vormgeving 
Appeltje + design - Leusden

 

Fotografie 
Mirella Klomp

Omslagfoto 
Fragment uit partituur van  
Christiaan Winter – Grondstof.

Druk 
Verloop Drukkerij - Alblasserdam

Colofon
Stof tot nadenken. Geloof in materie en de taak van de praktische 
theologie - Inaugurele rede, in verkorte vorm uitgesproken op 31 oktober 2025.
Prof. dr. M.C.M. Klomp.

Stof tot nadenken. Geloof in materie en de taak van de praktische theologie



Inleiding

Mevrouw de rector, beste collega’s en studenten, geachte aanwezigen,

Op een zondag in 1732 wordt in het kasboek van de kerkelijke gemeente van 
het Friese dorp Ferwert het volgende genoteerd:

15 juni 1732 betaald aan diaken Durk Jetses 10 caroliguldens inzake 
driemaal Spaanse wijn gebruikt op het Heilig Avondmaal op Ligtmis 
vervallende gaande uit de Wijnackers. 

~ Fragment uit kerkvoogdijrekeningenboek1

Dit fragment vertelt ons dat Durk Jetses, diaken in deze lokale Nederduits  
gereformeerde gemeente, maanden eerder de wijn had gekocht waarmee op 
of rond 2 februari de gemeente het Heilig Avondmaal had gevierd. Drie flessen 
Spaanse wijn aangeschaft voor een tientje en die was hij nu kennelijk komen 
declareren. Het kasboek vertelt dat de gemaakte kosten ten laste kwamen van 
de wijnakkers: gronden van de kerk waarop gewassen werden verbouwd. Wat 
er op de wijnakkers verbouwd werd, is onbekend. Maar dat ze wijnakkers 
heten, toont aan dat er een direct verband werd gelegd tussen deze grond en 
de gaven waarmee het Avondmaal werd gevierd.

Een kleine 300 jaar later, 2024. Op een doordeweekse dag geeft een diaken  
van een andere kerkelijke gemeente behorend tot de Protestantse Kerk in 
Nederland een interview aan een onderzoeker. Daarin vertelt de diaken dat 
deze diaconie landbouwgronden aan agrariërs verpacht en dat daarop 
gangbare landbouw plaatsvindt, met kunstmest en gewasbeschermings
middelen. Daarmee wordt een zo hoog mogelijke opbrengst bereikt voor het 
goede doel, onder andere voor het stimuleren van duurzame landbouw in het 
buitenland. Tijdens het interview beseft de diaken ineens: “Maar waarom 

1	 Inventaris Hervormde Gemeente Ferwerd, inv. nr. 90 (1985), Tresoar: Frysk Histoarysk en Letterkundich 
Sintrum (245-35). Ik dank dr. Eward Postma die deze vondst deed in Van Ter Sted tot Olde 
Stins (Nunspeet, 1987), een door de lokale historicus Johannes van Dijk in eigen beheer uitgegeven 
beschrijving van boerenplaatsen en kerkelijk grondbezit in Ferwert met daarbij een toponymie van 
het dorp. Postma controleerde de verwijzing naar de Wijnackers in het ‘kerkvoogdijrekeningenboek’ 
van de Nederduits gereformeerde gemeente, vanaf 1816 hervormde gemeente en nu protestantse 
gemeente te Ferwert.



eigenlijk geen projecten in Nederland met hetzelfde doel?”2 Kennelijk is hier lange 
tijd geen enkel verband gelegd tussen het diaconale doel en de grond die 
daarvoor dient.

Met deze verschillende voorbeelden van de omgang van kerk en diaconie met 
hun pachtgronden is de thematiek van mijn oratie geïntroduceerd: ‘het 
materiële’, ‘het stoffelijke’ en hoe zich dat verhoudt tot het geestelijke, tot wat we 
geloven, denken, waarvan we overtuigd zijn. Ik zal uiteenzetten hoe ik denk dat 
de wisselwerking tussen het geestelijke en het materiële steeds meer onder druk 
is komen staan, niet alleen in de kerk, maar ook in de westerse samenleving, en 
daar een theologisch perspectief naast zetten dat duidelijk maakt waarom goede 
aandacht voor materie van groot belang is voor het leven op deze aarde en een 
leven met God.

De verbinding van het geestelijke en het materiële

De leeropdracht die ik met deze oratie over het materiële aanvaard, luidt: de  
praktische theologie. Mijn voorganger op deze leerstoel, Marcel Barnard, nam 
vorig jaar afscheid met een rede over de info-technische revolutie en de vraag wat 
die betekent voor ons denken over God.3 Hij stelde dat wij door de informatie
technologie ‘cyborgs’ zijn geworden: samengestelde mens-machines,4 een hybride 
gestalte die ‘geen aardmens meer is, noch ook een artificial intelligence’.5 Mijn 
focus op de verbondenheid van het materiële en het geestelijke acht ik van het 
grootste belang, gezien de grote maatschappelijke vraagstukken die op ons 
afkomen. Deze focus is daarmee een voortzetting van het werk rond deze 
leerstoel. Immers, juist omdat ons leven zo sterk door kunstmatige intelligentie en 
algoritmes beïnvloed wordt, moeten wij – bezielde en denkende materie die wij 
zijn – ons op ons contact met de materiële werkelijkheid bezinnen.

2	 Het gaat om een interview in het kader van project Grond van de PThU. Voor het citaat, cf. Thijs 
Tromp, Kerk en pacht: Een vooronderzoek naar pacht van landbouwgrond in kerkelijk bezit. (Protestantse 
Theologische Universiteit, 2024), 32, https://pure.pthu.nl/en/publications/kerken-en-pacht-een- 
vooronderzoek-naar-pacht-van-landbouwgrond-in. Laatst geraadpleegd op 19 september 2025.

3	 Marcel Barnard, God in bits & bytes (Skandalon, 2024).

4	 Barnard, God in bits & bites, 13.

5	 Barnard, God in bits & bites, 25-27, hier 25. Overigens deel ik Barnards conclusie niet dat wij geen 
aardmens meer zijn – onze nauwe verbondenheid met digitale technologie maakt ons wellicht 
anders mens, maar in mijn optiek niet minder mens. Om het met een eenvoudige vergelijking te zeg-
gen: ook een e-bike is nog steeds een fiets.



De vraag die ik stel, luidt: “Waarom is het van belang aandacht te hebben voor 
de wisselwerking tussen het materiële en het geestelijke en wat vraagt dit van 
de praktische theologie?” Ik zal deze vraag beantwoorden door uiteen te zetten 
welke inzichten ik in twintig jaar onderzoek heb opgedaan ten aanzien van het 
materiële en wat ik momenteel door mijn oogharen in kerk en samenleving 
meen te zien in onze omgang met materie. Ik doe dat in de vorm van een 
cultuuranalyse, in dialoog met filosofisch onderzoek. Vervolgens zal ik 
markeren wat er mijns inziens theologisch op het spel staat bij onze verhouding 
tot het materiële en betogen dat juist een protestantse theologische universiteit 
reden heeft om meer ruimte te maken voor materialiteit als locus theologicus.  
Ik sluit af met een perspectief op wat mijn rede betekent voor de praktische 
theologie in de komende jaren, met name voor de aandachtsgebieden die 
centraal staan in onze leerstoelgroep: worship and the arts (liturgie, ritueel, de 
kunsten), formation (jeugd en jongeren en geloof) en diaconia (diaconale prak-
tijken van in- en uitsluiting, vooral van wie of wat uitzonderlijk kwetsbaar is). 

Met deze aanpak treed ik in deze rede in het spoor van wat als kan worden 
aangemerkt als ‘ontwerpende’ en deels ook als ‘creatieve’ praktische theologie: 
praktische theologie niet als ‘toegepaste theologie’, niet zozeer als ‘handelings-
wetenschap’ die de crises van kerk en geloof identificeert en voorstellen doet 
voor hoe theologische professionals daar constructief mee om kunnen gaan, 
maar praktische theologie die probeert over de rand van bestaande kennis te 
kijken – die bij waarnemingen een nieuw en passend denkkader zoekt en dat 
deels ook in creatieve vormen doet, om daarmee lijnen te trekken die nieuwe 
ontwerpen van praktische theologie mogelijk maken.6 Daarom zoek ik het 
antwoord op mijn vraag in deze rede niet alleen, maar samen met anderen, en 
niet alleen in de vorm van een academisch vertoog, maar ook in poëzie en 
muziek. En de ruimte doet mee: we zitten hier samen met een tuincentrum in 
één kassencomplex. Hier, in deze moderne Hof van Eden, vindt de praktische 
theologie vandaag stof tot nadenken.

6	 Verschillende typen van praktische theologie zijn bondig samengevat en gekarakteriseerd in 
Ruard Ganzevoort, ‘Hopeloos maar niet ernstig: Praktisch-theologisch reflecteren op de toekomst’, 
Handelingen: Tijdschrift voor Praktische Theologie en Religiewetenschap 50, nr. 4 (2023): 64-71,  
https://doi.org/10.54195/handelingen.1844.



Aanleiding

In het onderzoek dat ik heb uitgevoerd, opgezet en begeleid – en overigens ook 
in de ‘Grondreis’ door de twaalf provincies die ik het afgelopen jaar als Theoloog 
der Nederlanden heb gemaakt7 – ben ik er meer en meer van overtuigd geraakt 
dat goede aandacht voor het materiële, het stoffelijke, tastbare, concrete, in 
christelijk geloof van het grootste belang is, omdat daar theologisch ontzettend 
veel, zo niet alles, op het spel staat. Want wat doen deze wereld en deze 
werkelijkheid ertoe in het licht van het koninkrijk van God, de eeuwigheid, of 
het evangelie? Voor mij als theoloog is dat de vraag der vragen en het is ook de 
reden dat ik praktisch theoloog geworden ben. Praktisch theologen houden 
zich bezig met het bestuderen van de praktijken van mensen: ze beschrijven, 
interpreteren en evalueren die, en ze construeren theologie op basis van die 
praktijken. Ik behoor tot de generatie die, aan het begin van deze eeuw, voor 
het eerst serieus getraind werd om de empirische realiteit met kwalitatieve 
methoden waar te nemen en te leren verstaan. Dat begint ermee het materiële 
goed te observeren. Daar hoort een basale houding bij van zorg en betrokken-
heid, van care om de mensen en de dingen en dus van goede aandacht voor 
het materiële. Dat is voor mij ten diepste een theologische zaak (ik kom daar 
nog op terug). Ik ontdekte in onderzoek dat de kleurrijke kleding waarin 
mensen dansen en de witte zakdoeken waarmee leden van de Singing Band 
wuiven, maar ook een krakkemikkig keyboard en een soms wel heel valse gitaar 
in een Ghanese kerk de materie is waar geloof in God gebeurt.8 Ook ontdekte ik 
dat snijtafels, waarop zangers partituren van een passiecompositie zingend 
onder de loep nemen, videoschermen, regenpakken, steigers, mengtafels9  
en een immens neon-verlicht kruis dat door de straten dragen wordt of waar 
achteraan geswipet wordt, zoals bij The Passion, materiële vindplaatsen van 

7	 Hiervan heb ik op https://www.mirellaklomp.nl/blog/ in blogs en video’s verslag gedaan tussen 
november 2024 en oktober 2025.

8	 Mirella Klomp, The Sound of Worship: Liturgical Performance by Surinamese Lutherans and Ghanaian 
Methodists in Amsterdam, Liturgia Condenda 26 (Peeters, 2011).

9	 Mirella Klomp, ‘De lijdende Christus in 21ste-eeuwse passiecomposities’, in Kunstenaars in Gods 
spoor: peilingen naar het religieuze en spirituele van kunst in een seculiere wereld, onder redactie van 
Wessel Stoker en Frank Bosman, Figura Divina, VIII (Open Press Tilburg University, 2022),  
https://doi.org/10.26116/3R74-1K37.



geloof, ongeloof en twijfel zijn.10 Op een diepere laag, misschien wel het meest 
in het maaltijdproject van kerken in Amsterdam Zuidoost in coronatijd, waarbij 
daklozen maaltijdbezorgers werden, leerde ik begrijpen hoe voorwaardelijk en 
fundamenteel materie is voor wat we theologisch bedoelen met het begrip 
sacramentaliteit.11 Ik heb in verschillende onderzoeksprojecten steeds, en ook 
steeds meer, het besef en het gevoel gehad dat materie in geloof en theologie 
verdergaande aandacht verdient.

Materie als vindplaats van geloof

Uiteraard vonden deze onderzoeken niet in een vacuüm plaats, maar in een 
academische context en discipline waarin in de afgelopen decennia de 
aandacht voor het materiële groeide: de empirische, ruimtelijke en materiële 
wendes volgden elkaar op, in de geesteswetenschappen en ook in de prakti-
sche religiewetenschappen en praktische theologie. In ons land hebben onder 
andere Gerard Lukken, Paul Post en Marcel Barnard in het veld van de liturgische 
en rituele studies indrukwekkend werk verricht in het uitpakken en vormgeven 
hiervan. Het Instituut voor Rituele en Liturgische Studies waaraan zij leiding-
gaven en het tijdschrift Yearbook for Ritual and Liturgical Studies, waarvan dit jaar 
de 41e editie verschijnt, zijn hiervoor onmisbare voertuigen geweest. En in het 
veld van de religiewetenschappen heeft met name Birgit Meyer school gemaakt 
rond het onderzoek naar religie en materialiteit, vooral in haar onderzoekspro-
gramma Religious Matters in an Entangled World.12

Aan onze universiteit is de afgelopen decennia in diverse onderzoeks
projecten rond deze leerstoel embodiment of faith een lens geweest waarmee 
het materiële onderzocht is als geloof en zingeving. Dat gebeurde in onderzoek 
naar het vieren van volwassenen en kinderen, naar kunstpraktijken, praktijken 
van geloof en geloofsopvoeding in huis, school en kerk en praktijken van 

10	 Mirella Klomp, Playing On: Re-staging the Passion after the Death of God, vol. 10, Theology in Practice 
(Brill Academic Publishers, 2021), https://doi.org/10.1163/9789004442948.

11	 Kirsten Van der Ham Marjolein Hekman-Klapwijk, Mirella Klomp, Thijs Tromp en Peter-Ben Smit. 
Food in Times of Crisis: A Practical Theological Study on Emergency Relief Provided by Churches in 
Amsterdam Zuidoost during the Covid-19 Pandemic (Protestantse Theologische Universiteit, 2021), 
https://pure.pthu.nl/ws/portalfiles/portal/24852073/PThU_Research_Report_Food_in_times_of_ 
crisis_final.pdf. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

12	 Birgit Meyer, ‘Religious Matters in an Entangled World’, Religious Matters,  
https://religiousmatters.nl/. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.



diaconale aard, de laatste jaren met name gericht op praktijken van inclusie. 
Daarmee verlieten we, vergezeld van meer of minder ondertiteling, een religie-
begrip waarin geloof iets geestelijks is dat vervolgens in concrete, tastbare 
praktijken wil of moet worden toegepast. We gingen daarbij niet zo ver als 
cultureel antropoloog Birgit Meyer en haar coauteurs, die in een artikel uit  
2010 nadrukkelijk afscheid namen van dit religiebegrip:

“Materializing the study of religion means asking how religion happens 
materially, which is not to be confused with asking the much less 
helpful question of how religion is expressed in material form. A mate-
rialized study of religion begins with the assumption that things, their 
use, their valuation, and their appeal are not something added to a 
religion, but rather inextricable from it (…). Religion is not a pure realm 
of ideas or beliefs that are translated into material signs. The material 
study of religion avoids reifications that identify ideas or dogmas or 
individual people as the irreducible core of religion.”13

Het citaat is voer voor een debat tussen de praktische theologie en de praktische 
religiewetenschappen, omdat in praktijken vaak ook een impliciete dogmatiek 
of levensbeschouwelijke overtuiging naar voren komt: zonder ideeën is de 
vraag hoe praktijken überhaupt als geloof te herkennen zijn. En de meeste 
theologen zullen de ruimte willen openhouden dat er I/iemand of iets van de 
andere kant komt. Niettemin hebben we als praktisch theologen met onze 
onderzoeken bijgedragen aan de herwaardering van materie als vindplaats van 
geloof (en mogelijk ook als vindplaats van God; zie onder). Kort gezegd: geloof 
zit niet alleen in je hoofd, maar ook in je lijf en in je witte zakdoeken, je valse 
gitaar en je snijtafel. Dat is op zichzelf niet zo verwonderlijk: in onze werkelijk-
heid horen het geestelijke en het materiële bij elkaar. De uiteenlegging van het 
geestelijke en het materiële is een menselijk construct. 

13	 Cf. Birgit Meyer e.a., ‘The Origin and Mission of Material Religion’, Religion 40, nr. 3 (2010): 207-11, 
https://doi.org/10.1016/j.religion.2010.01.010. Een zeer behulpzame inleiding op hoe materie ertoe 
doet in geloof verscheen twee jaar later: Birgit Meyer en Dick Houtman, ‘Introduction: Material 
Religion - How Things Matter’, in Things: Religion, and the question of materiality, onder redactie van 
Dick Houtman en Birgit Meyer (Fordham University Press, 2012).



Maar een herwaardering van materie als vindplaats van geloof en van God 
was en is noodzakelijk vanwege de geschiedenis van de (westerse) christelijke 
traditie. Het christendom heeft vanaf het begin een ambivalente houding 
gehad ten opzichte van materie, waarin materie weliswaar als door God 
geschapen (als creatio ex nihilo) en dus in beginsel ‘goed’ wordt beschouwd 
(“God zag dat het goed was”; Gen. 114), maar het geestelijke steeds hoger 
gewaardeerd wordt dan het materiële. 15 

De hoofdlijn wordt daardoor een hiërarchische: ‘geest-boven-materie’, 
waarbij het geestelijke, en dus God, in de zijnsorde boven de materiële wereld 
staat.16 In de Verlichting radicaliseert René Descartes (1596-1650) de hiërarchie 
van het geestelijke en materiële en ontkoppelt deze: met zijn Cogito ergo sum 

14	 Sinds het Nieuwe Testament en het vroege christendom is, in het spoor van de joodse Bijbel, de 
aarde (en daarmee materie) gedacht als door God geschapen: creatio ex nihilo. Cf. Ilaria L.E. Ramelli 
‘Creation.’ In Brill Encyclopedia of Early Christianity Online, (Leiden: Brill, 2018), doi:  
https://doi.org/10.1163/2589-7993_EECO_SIM_00000792. Over vroegchristelijke correcties op het 
Platonisme, cf. bijvoorbeeld Wolfhart Pannenberg, Theologie und Philosophie: ihr Verhältnis im Lichte 
ihrer gemeinsamen Geschichte (Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1996), 58-65.

15	 Augustinus’ typering van de orde van de liefde in De civitate Dei xv.22 en De doctrina christiana I.22-
28 is hiervan een goed voorbeeld: “Vier dingen moeten we dus liefhebben: 1. wat boven ons is, 
2. wat we zelf zijn, 3. wat naast ons is, 4. wat onder ons is”. Dat wil zeggen: God staat boven alles, 
daaronder de eigen ziel en het eigen lichaam, en we moeten de naaste liefhebben als onszelf. Maar 
tegelijkertijd is de naaste ook méér dan ons eigen lichaam, want “een ander mens [kan] samen met 
ons van God … genieten. Daartoe is het lichaam niet in staat, omdat het lichaam leeft door de ziel, 
waarmee we van God genieten.”, Aurelius Augustinus, Wat betekent de bijbel? Christelijke scholing in 
tekstbegrip en presentatie: De Doctrina Christiana, bewerkt en vertaald door Jan den Boeft en Ineke 
Sluiter (Amsterdam: Ambo, 1999), 57-61, citaten op resp. 57 en 61. 

16	 Onder de visie dat de schepping in beginsel ‘goed’ is, ligt een positievere waardering van materie 
dan in de dualistische denkpatronen van Marcion, gnostiek en het manicheïsme die in de tweede 
eeuw na Christus gangbaar waren. In die denkbeelden wordt, net als in de platoonse filosofie, het 
geestelijke hoger gewaardeerd dan het materiële en zijn de dingen op die manier precies zoals ze 
moeten zijn. Ook Augustinus beschouwt het in de vierde/vijfde eeuw als juist dat God boven de 
wereld staat. Het omkeren van deze zijnsorde is, in zijn optiek, moreel verwerpelijk: “Goede mensen 
gebruiken [uti] namelijk de wereld om van God te kunnen genieten [frui], terwijl de slechte Hem wil-
len gebruiken om van de wereld te genieten.”; Aurelius Augustinus, De Stad van God, vertaald door 
Gerard Wijdeveld (Amsterdam: Ambo/Anthos, 2002) 683. In de tijd van de Reformatie, met praktij-
ken in de katholieke kerk waarin het materiële een rol speelt die door hervormers als verwerpelijk 
wordt gezien – een levendige handel in aflaten, rijkdom van de kerk die werd uitgedrukt in pracht en 
praal in plaats dat die werd ingezet om voor de armen te zorgen – zette Martin Luther een theologi-
sche wissel om met zijn sola scriptura. Deze grote nadruk op het Woord van God, de Bijbel, die in de 
volkstaal beschikbaar moest komen zodat die veel breder toegankelijk zou worden, verlegde de ‘toe-
gang’ tot God naar het Woord: niet door de kerk met zijn aflatenhandel, goede werken en heiligen, 
maar door de heilige Schrift komen mensen tot Christus.



(“Ik denk dus ik ben”) maakt hij een scheiding tussen de denkende,  
geestelijke binnenwereld (res cogitans) en de stoffelijke, fysieke buitenwereld  
(res extensa).17 Omdat de westerse (klassieke) cultuur en het christendom zo 
nauw met elkaar verweven zijn (geweest), zit niet alleen een hiërarchisch, maar 
ook dualistisch denken ten aanzien van geest en materie diep in onze cultuur. 
Ook nu nog slechts 36% van de mensen in Nederland zichzelf als christen 
beschouwt, is dat niet uit onze samenleving verdwenen.18 Theologen hebben 
zich daartoe te verhouden.

Intuïtie

De discussies over het religiebegrip en de verhouding van geest en materie 
kennen praktisch theologen goed en ze nemen daar via hun onderzoeken over 
allerhande onderwerpen zelf aan deel. Bij die onderzoeken gaat het om, wat ik 
voor dit moment noem, de oppervlaktestructuur: de fenomenen, de praktijken 
en materie waarin geloof, betekenis en zin (kunnen) worden gevonden. Ik wil 
daarmee geenszins suggereren dat dit onderzoek oppervlakkig zou zijn, maar 
ermee aangeven dat ik in deze rede wil aansnijden wat ik zie wanneer ik 
daaronder probeer te kijken. Het gaat mij dus om de dieptestructuur in de 
samenleving (en daarmee ook in de kerk).19 Het blootleggen van die diepte-
structuur is relevant en ook urgent, omdat die invloed heeft op onze relaties 
met andere mensen, met niet-mensen, en, voor wie geloven, ook op onze 
relatie met de God die zich bekendmaakt in de Schriften.

Mijn intuïtie, voortbouwend op de inzichten uit twee decennia onderzoek 
dat het materiële van geloof essentieel is, is dat in het spoor van de 

17	 Descartes ontvouwde zijn gedachten over de res cogitans (‘denkende substantie’, waaronder geest, 
ziel, bewustzijn en denken ressorteren) met name in Meditatio II en die over de res extensa (‘uitge-
breide substantie’; materie, lichaam, uitgebreidheid) met name in Meditatio VI. Cf. John Cottingham, 
René Descartes: Meditations on First Philosophy: With Selections From the Objections and Replies. (New 
York: Cambridge University Press, 2012), 32-47. https://research-ebsco-com.proxy-ub.rug.nl/
linkprocessor/plink?id=a2e17282-35c8-3237-8190-fcb900effd70. 

18	 Joris Kregting, Fred van Lieburg, Paul Vermeer, God in Nederland 1966-2024. (Amsterdam: HDC 2025), 
42-43.

19	 Het onderscheid tussen ‘oppervlaktestructuur’ en ‘dieptestructuur’ ontleen ik aan de theorieën over 
de structuur van taal van taalkundige en filosoof Noam Chomsky uit de jaren 60 van de vorige eeuw. 
In mijn analyse van de dieptestructuur van het menselijke contact met het materiële probeer ik te 
kijken onder de structuur van de fenomenen en concrete praktijken waarin de omgang met materie 
vorm krijgt: wat is het dat deze fenomenen voortbrengt?



dualistische scheiding van geest en materie, het geestelijke nu steeds meer 
‘zelfreferentieel’ dreigt te worden: de wisselwerking tussen geest en materie, 
waarbij beiden op elkaar ingaan, komt in onze samenleving onder druk te 
staan. Ik weet nog niet zeker of wat ik zie klopt – ik presenteer geen afgerond 
onderzoek – en ga er graag over in gesprek, maar ik vind bij verschillende 
denkers wel bevestiging voor deze intuïtie.

Cultuuranalyse

Hoewel in de ordening van geest en materie in de westerse samenleving het 
materiële aan het geestelijke ondergeschikt is gemaakt en geraakt, zijn narra-
tieven, geloofsovertuigingen, denkbeelden en ideologieën nooit los van 
materie: ze onderhouden er een relatie mee. De aard van die relatie laat zich 
plotten op een continuüm van wisselwerking tussen geest en materie aan het 
ene uiteinde en invloed van geest op materie aan het andere uiteinde.

Invloed van het geestelijke op het materiële
Het geestelijke kan invloed hebben op het materiële; het gaat dan om 
eenrichtingsverkeer waarbij het geestelijke dominant wordt gemaakt.  
Stel, je gelooft dat het een goed idee is om in je ruim bemeten achtertuin een 
moestuin aan te leggen zodat je van ‘eigen’ grond kunt eten: je sleept 26 
zakken biologische potgrond aan, plant stekjes van courgette-, pompoen-, 
paprika- en tomatenplanten die je in de vensterbank hebt opgekweekt en legt 
een composthoop aan. Een paar weken later hebben alle slakken je moestuin- 
in-wording opgevreten.20 Het kan nu bijvoorbeeld gebeuren dat je koers zet 
naar het tuincentrum om slakkengif met metaldehyde in te slaan: als je dat in 
je tuin strooit en slakken dat eten, verliezen ze vocht, gaan ze schuimen en 
sterven. Als je dat middel een beetje consequent gebruikt in je tuin, dan 
vreten de beesten je stekjes niet aan en kunnen die uitgroeien tot planten 

20	 Ik noemde dit voorbeeld afgelopen zomer in een interview aan dagblad Trouw. Interessant is de 
keuze voor de kop die de koppenmaker van de krant er vervolgens boven plaatste: “Mijn moestuin 
praat tegen mij.” Dat kan neutraal gelezen worden, maar in het licht van de dualistische denktraditie 
van het Westen ook als een wat wonderlijke uitspraak die wellicht vragen oproept over de rationele 
vermogens van een theoloog-wetenschapper. Cf. Mirella Klomp, ‘Bij Theoloog der Nederlanden 
Mirella Klomp heeft de grond het voor het zeggen: “Mijn moestuin praat tegen mij.”’, geïnterviewd 
door Maaike Van Houten, 13 juli 2025, Trouw, https://www.trouw.nl/religie-filosofie/bij-theoloog-der-
nederlanden-mirella-klomp-heeft-de-grond-het-voor-het-zeggen-mijn-moestuin-praat-tegen- 
mij~b0e7067a/. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.



waarvan je kunt oogsten en eten. Je wendt je macht aan om invloed uit te 
oefenen op de slakkenmaterie, omdat je de overtuiging hebt dat het goed is om 
groenten uit eigen tuin te eten. Dat narratief neemt dan de slakkenmaterie voor 
zich in dienst of maakt die instrumenteel. De slakken hebben niets in de melk te 
brokkelen: de omgang met deze materie staat in het teken van het narratief en 
de overtuiging dat eten uit eigen moestuin nastrevenswaardig is.

Een treffend recent voorval waarbij het geestelijke het materiële voor zich in 
dienst nam, vinden we in de maatschappelijke ophef die afgelopen augustus 
ontstond rondom een commercial van pretpark Walibi in Biddinghuizen. 
Walibi bracht een trailer in omloop om de kaartverkoop te stimuleren van een 
evenement geprogrammeerd rond Halloween: Halloween Fright Nights – Souls 
for sale.21 De trailer toonde een vrouw in kort satijnen nachthemd die opge-
sloten zit in een glazen kooi en angstig rondkijkt terwijl er door griezelige 
figuren op haar geboden wordt. Wanneer veilingmeester Eddie The Clown haar 
aan de hoogste bieder verkoopt, valt de vrouw door de bodem van de kooi in 
een shredder: ze wordt bloedig vermoord. De commercial werd gelanceerd in 
een week waarin het nieuws van vier gevallen van geweld tegen vrouwen naar 
buiten kwam, waaronder de moord op de zeventienjarige Lisa in 
Duivendrecht, en in een zomer waarin in juli al de moord op twee andere 
vrouwen aan het licht kwam. Walibi kreeg veel kritiek op de trailer, onder 
andere via sociale media, maar ook steun van mensen die de ophef maar  
overdreven vonden.22 

Uit de reacties van Walibi blijkt dat het pretpark overduidelijk geen link 
legde (en wenste te leggen) tussen het griezelverhaal en de materiële werkelijk-
heid van geweld tegen vrouwen, en ook de kritiek niet leek te doorgronden van 

21	 Merk op dat de mens hier wordt aangeduid als (enkel) ‘ziel’ en vergelijk het inmiddels archaïsche 
gebruik van de term ‘zielen’ als aanduiding voor het aantal lidmaten van een kerk.

22	 De ophef ontstond omdat in honderden reacties op sociale media een link werd gelegd tussen de 
video en de maatschappelijke context waarin geweld tegen vrouwen een structureel maatschappe-
lijk probleem vormt. Individuen legden daar in scherpe bewoordingen de vinger bij, door de trailer 
te kwalificeren als ‘bizar’, ‘misselijkmakend’ en, vaak genoemd, ‘walgelijk’. Non-profitorganisatie 
Women_inc schreef over de video op LinkedIn: “Femicide is een nationale noodsituatie, geen mar-
ketingtruc”, diende een klacht in bij de Reclame Code Commissie en riep anderen op om datzelfde 
te doen. Cf. bijvoorbeeld de LinkedIn-post van Women_inc Women_inc, ‘Femicide is een nationale 
noodsituatie, geen marketingtruc’, LinkedIn, augustus 2025, https://www.linkedin.com/posts/
women-inc-_walibi-deelt-een-reclame-voor-fright-nights-activity-7364306443602178053-Y8e8/ 
?originalSubdomain=nl. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.



de mensen die deze link wel legden. Het ontkende de werkelijkheid van de 
moord op vrouwen niet, maar wilde die uitdrukkelijk niet in verband brengen met 
het Halloween-event. Datzelfde gold voor het publiek dat Walibi hierin bijviel.  
De verklaring waar Walibi mee kwam, nadat de ophef was ontstaan, vermeldde 
dat de trailer weliswaar voor drie dagen teruggetrokken zou worden uit alle 
communicatie-uitingen, maar benadrukte (1) dat Eddie de Clown en zijn freaks 
‘overduidelijk fictieve figuren’ zijn ‘die door hun overdreven gretigheid aantonen 
dat deze hele scene de werkelijkheid overstijgt’, (2) dat het hele script karikaturaal 
is en er geen enkele relatie met de werkelijkheid wordt nagestreefd, (3) dat in de 
Halloweentraditie angst een centraal thema is en een emotie die de beleving ten 
goede komt.23 Onder de verklaring verschenen talloze steunbetuigingen van 
mensen die in dezelfde sfeer redeneerden, zoals deze: “Serieus? Een horror
commercial voor een Halloween-event wordt ineens gelinkt aan femicide? Dat is 
echt doorgeslagen. (…) Niet elk stukje fictie hoeft politiek correct te zijn. Soms is 
het gewoon horror, entertainment, shockvalue.”24 

In de reactie van Walibi en de steunbetuigingen blijkt duidelijk dat er een 
stevig schot wordt gezet tussen een materieel verschijnsel in de werkelijkheid 
en het fictieve verhaal op Halloween. De allerbeste illustratie hiervan was de 
tv-uitzending van Nieuwsuur op 21 augustus (waarvan de eerste zes minuten 
werden besteed aan een item over de dood van Lisa en geweldsincidenten 

23	 De verklaring was nog uitgebreider en maakte daarmee een defensieve indruk, die de verontwaardi-
ging van sommigen nog deed toenemen. Zo werd aangegeven dat Walibi de recente gebeurtenissen 
en de gruwelijkheid daarvan ten zeerste betreurde, en dat nu de realiteit de fictie oversteeg, maar 
dat dat niet wilde zeggen dat er geen fictie meer gemaakt zou mogen worden. Ook werd gesteld dat 
in het bedrijf inclusiviteit een basiswaarde is, dat het daarom onmogelijk is dat Walibi femicide of 
andere vormen van geweld zou tolereren, goedkeuren of promoten, dat het bedrijf elke vorm van 
geweld, ook tegen vrouwen, als een gruwelijke ontsporing beschouwt die in de samenleving nooit 
een plek mag hebben. Toen de storm drie dagen na deze verklaring niet was gaan liggen, kwam het 
pretpark op 25 augustus 2025 met een nieuwe verklaring, waarin het meedeelde de commercial 
definitief terug te trekken en te zullen vervangen. Daarbij hield het vol dat het ging om “fictie, horror 
en overdrijving, elementen die eigen zijn aan Halloween”. Walibi Holland, ‘Statement Walibi Holland - 
Halloween Fright Nights Commercial’, Facebook, augustus 2025, https://www.facebook.com/ 
walibiholland/posts/statement-walibi-holland-halloween-fright-night-commercialde-recente- 
commercial/1239108224924300. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

24	 Eerste reacties onder de Facebook-post van het AD “Woedende reacties op Walibi-video waarin 
doodsbange vrouw als ‘object’ wordt verkocht en vermoord”, AD, ‘Woedende reacties op  
Walibi-video waarin doodsbange vrouw als “object” wordt verkocht en vermoord’, Facebook, 21 
augustus 2025, https://www.facebook.com/shar/p/1CQmB96ZWP/. Laatst geraadpleegd op 26  
september 2025.



tegen vrouwen). Wanneer aan het einde van de uitzending wordt afgesloten 
met een item over de ophef rond de reclamevideo van Walibi, luidt de slotzin 
van de presentatrice: “Het pretpark trekt na veel negatieve reacties de video 
tijdelijk terug, maar benadrukt dat de moord niet echt is.”25 Dus de redenering 
is: fictie is niet echt, maar geweld tegen vrouwen is wel echt, en daarom staan 
ze los van elkaar. Waar deze reactie echter aan voorbijgaat, is echter dat het 
griezelverhaal van een vrouw die wordt gegijzeld en vermoord horror is en 
shockvalue heeft, juist omdat er seksueel en dodelijk geweld tegen vrouwen 
plaatsvindt. Het punt is echter niet dat Walibi ontkent dat er een materiële 
werkelijkheid is waarin vrouwen slachtoffer zijn van (vaak mannelijk) geweld, 
maar dat de materiële realiteit van geweld tegen vrouwen een potentiële 
bedreiging vormt voor het evenement en daar ver bij vandaan gehouden wordt. 

Matter of concern
Daarmee zijn we bij de kern. Het materiële is nooit uitsluitend materieel. Zoals 
het geestelijke (of dat nu (geloofs)overtuigingen zijn, frames of ideologieën) 
komt in een narratief, komt ook het materiële ingebed in een narratief. Een 
lamp is een lamp, maar die verschijnt in een verhaal: het is een kapotte lamp in 
de lantaarnpaal die geen licht geeft, waardoor je op straat struikelt en tegen de 
grond smakt, of de gezellige lamp in de hoek die de woonkamer zo sfeervol 
maakt. Een vrouwenlichaam dat wordt geschonden is een vrouwenlichaam dat 
wordt geschonden, maar dat verschijnt in een verhaal: over asielzoekers waarvan 
we er hier (”zie je nou wel”) al te veel hebben, of over genderongelijkheid (“nog 
altijd”), of over “het is maar fictie”. De vraag is: in welk verhaal verschijnt 
materie, en hoe?

Filosoof en wetenschapsantropoloog Bruno Latour wijst er, in een al wat 
ouder artikel, op hoe materie veel minder ‘matter of fact’ is dan we wellicht 
denken.26 In de periode van de Verlichting, zegt hij, is een krachtig beschrijvend 
instrument ontwikkeld – het object als ‘matter of fact’ – dat uitstekend hielp om 
allerlei geloof, illusies en machten te ontmaskeren. Maar deze geobjectiveerde 
materie kon zich vervolgens niet verweren toen die op zijn beurt werd 

25	 ‘Nieuwsuur’. Nieuwsuur. NPO, 21 augustus 2025. https://npo.nl/start/serie/nieuwsuur/seizoen-2025/
nieuwsuur_5176/afspelen. Laatst geraadpleegd 26 september 2025.

26	 Bruno Latour, ‘Why Has Critique Run out of Steam? From Matters of Fact to Matters of Concern’, 
Critical Inquiry 30, nr. 2 (2004): 225-48, https://doi.org/10.1086/421123. Laatst geraadpleegd op 26 
september 2025.



verslonden door diezelfde ontmaskerende prikkel. Latour vraagt zich vervol-
gens af: “Kunnen we een ander krachtig beschrijvend instrument ontwikkelen 
dat zich deze keer richt op materie die ons ter harte gaat, en waarvan het doel 
dan niet langer is om te ontmaskeren, maar om te beschermen en zorg te 
dragen?”27 Het instrument dat hij vindt, is een matter of concern, die er niet 
langer op gericht is materie te ontmaskeren, maar juist te beschermen en te 
verzorgen. Waar Latour in 2004 spreekt over concern, schrijft Donna Haraway 
een paar jaar later over zorg voor materie die ons ter harte gaat. Daarbij wijst 
ze op het belang van nieuwsgierigheid dat deel is van die zorg: nieuwsgierigheid 
om van die materie iets te leren, om er wijzer van te worden, te ontvangen.28 

Dit is wat er, meen ik, op het spel staat als ik, door mijn oogharen kijkend, 
waarneem dat de wisselwerking tussen geest en materie in onze samenleving 
onder druk staat. En wanneer ik in deze rede de vraag stel naar goede aandacht 
voor materie, dan draait dat om de vraag: kijken we als mensen met zorg, met 
aandacht naar materie, zijn we er nieuwsgierig naar, is het materiële voor ons 
matter of concern? Geloven we in materie die op onze narratieven mag ingaan? 
Kennen we materie agency toe? En daarmee is dan altijd ook de vraag: welke 
materie is matter of concern? Wat is ons dierbaar, wat verdient of krijgt onze 
zorg, waar geven we om? Kennen we materie geen agency toe, of zetten we die 
in voor wat we geloven en vinden, dan maken we die aan het geestelijke onder-
geschikt. In dat laatste geval is er geen wisselwerking tussen het geestelijke en 
het materiële, maar sprake van een ‘heersen over’.

Politieke narratieven en symbolen in de publieke ruimte
Een rel rond een pretpark heeft niet direct levensbedreigende impact. Maar 
wanneer het materiële in dienst wordt genomen door de narratieven, overtui-
gingen of ideologieën van bijvoorbeeld politieke machthebbers, regeringsleiders 
of lokale autoriteiten, kan dat vergaande en soms ook gevaarlijke consequen-
ties hebben. 

27	 Latour, “Why has critique”, 232. Latour noemt in verband met ‘to protect and to care’ de naam van 
Donna Haraway (maar zonder nadere bronvermelding).

28	 Die nieuwsgierigheid komt vooral ter sprake in hoe Haraway, in haar uiteenzetting over de verschil-
lende species zich tot elkaar verhouden, caring beschrijft: als “becoming subject to the unsettling 
obligation of curiosity, which requires knowing more at the end of the day than at the beginning”. 
Donna Haraway, When Species Meet (Minneapolis: University of Minnesota Press, 2008), 36.



Denk aan de zelfverzonnen asielcrisis van het kabinet Schoof. Toen de 
premier op 13 september 2024 bij de presentatie van het regeerprogramma van 
zijn kabinet toelichtte waarom dat met noodwetgeving rondom asiel zou komen, 
was de reden dat mensen een asielcrisis ‘ervaren’.29 Niet het aantal asiel
aanvragen deed ertoe, of de grote problemen met de opvang van asielzoekers, 
voortvloeiend uit politieke en maatschappelijke onwil en onvermogen om met 
name de doorstroom van statushouders beter te regelen: er moest noodwetge-
ving komen vanwege een gevoel. Met als heel concrete, materiële consequenties 
van deze asielnoodwet: aanhoudende onrust voor asielzoekers door wisselende 
opvanglocaties, aanhoudende dreiging om teruggestuurd te worden – ook na 
vijf jaar nog – en onzekerheid over gezinsleden die zijn achtergebleven in 
onveilig gebied, aldus Vluchtelingenwerk Nederland.30 Het gaat om een politieke 
agenda die mensenlevens aan zich ondergeschikt maakt, voor zich in dienst 
neemt, in de verdrukking brengt. Die zijn geen matter of concern.

Of denk aan het fenomeen regenboogzebrapad, ook wel ‘gaybrapad’ 
genaamd. In de gemeente Alkmaar ligt er sinds 2020 een, afgelopen zomer 
aangevuld met een tweede: een zebrapad waaroverheen de kleuren van de 
regenboog zijn aangebracht, zodat het nog wel witte strepen heeft maar tussen 
gekleurde banen.31 Het zwart-witte zebrapad – een officieel verkeersteken voor 
een voetgangersoversteekplaats dat niets anders betekent dan dat op die plek 
voetgangers voorrang moeten krijgen – wordt hiermee gemaakt tot een 
symbool van acceptatie, inclusie en diversiteit. Dat gebeurt omdat mensenle-
vens hier juist wel matter of concern zijn. Maar ook hier neemt het geestelijke 
(het recht om gelijk te worden behandeld en niet te worden gediscrimineerd) 
de materie (witte verf en asfalt) voor zich in dienst om een boodschap uit te 
dragen. Dat heeft een risico, namelijk dat het symbool wordt betwist. Zolang 
dat gebeurt doordat het met graffiti wordt beklad, is dat nog niet gevaarlijk, 
maar dat kan anders uitpakken als het iemand ertoe brengt om geen voorrang 

29	 Christoph Schmidt, ‘Als er topoverleg is over de asielcrisis, dan zal er wel een asielcrisis zijn toch?’, 
Trouw, 15 oktober 2024. Laatst geraadpleegd 26 september 2025. 

30	 ‘Noodwet? 3 gevolgen waar wij ons grote zorgen over maken’, Vluchtelingenwerk, 26 september 
2024, https://www.vluchtelingenwerk.nl/nl/artikelen/nieuws noodwet-3-gevolgen-waar-wij-ons- 
grote-zorgen-over-maken. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

31	 Merel Schut, ‘Handig om te weten: deze verkeersregels gelden bij het regenboogpad in Alkmaar’, In 
de Buurt, z.d., https://indebuurt.nl/alkmaar/nieuws/zebrapad~68550/. Laatst geraadpleegd op 26 
september 2025. 



te verlenen.32 En het kan verwarrend zijn (en potentieel gevaarlijk) dat de 
zebra zijn eenduidige tekenkarakter verliest, omdat in andere gemeenten, 
zoals Amersfoort, ook regenboogpaden zijn aangebracht, maar zonder wit, 
die niet als officiële oversteekplaats dienen en waar dus geen voorrang hoeft 
te worden verleend.33

Wisselwerking tussen het geestelijke en het materiële
Aan het andere eind van het genoemde continuüm staat een wisselwerking 
tussen het geestelijke en het materiële. Daarbij is sprake van tweerichtings
verkeer. Er ligt een houding onder van openstaan voor de mogelijkheid om van 
gedachten te veranderen, en van bereidheid om wellicht zelfs anders te gaan 
handelen. In het (vrij onschuldige) voorbeeld van de moestuin, kan zo’n wissel-
werking ontstaan wanneer alle slakken je moestuin-in-wording hebben opge-
vreten en je tot het inzicht komt dat het misschien te hoogmoedig was om te 
denken dat jij de baas bent in de tuin. Je laat toe dat de tuin en de slakken jouw 
overtuigingen corrigeren – slakken kunnen een matter of concern worden: de 
materie zet je op je plek, je realiseert je dat je er voetstoots van uit was gegaan 
dat je de omgeving zomaar naar je hand kon zetten, wat natuurlijk niet zo is.

Een mooi voorbeeld van deze wisselwerking vind ik het Britse tv-programma 
The Repair Shop, waar mensen met een dierbaar voorwerp, vaak van een 
overleden geliefde, naar een stal op het platteland komen om dat voorwerp 
door ambachtslieden te laten herstellen, repareren. Dat gaat van de oude 
accordeon van een vriend en het paardenzadel van een broer die in de oorlog 
is gesneuveld, tot de trouwring van een jong weduwe geworden moeder en 
de teddybeer uit een jeugd in een ver land. Het is materie die beschadigd is 
geraakt en waar een verhaal aan vastzit. In het tv-format van The Repair Shop 
roept de materie dat verhaal op, er wordt aandacht aan besteed: dierbare 
herinneringen worden verteld en versterkt, terwijl intussen het voorwerp 
wordt gerepareerd. Soms is wat The Repair Shop uitzendt, meen ik, niets 
minder dan ‘opstanding van het vlees’: als mensen uiteindelijk zielsgelukkig 
met het met liefde, aandacht en vakmanschap herstelde voorwerp weer 

32	 André Bakker, ‘Bekladding op regenboogpad in Alkmaar leidt tot verontwaardiging: “Pijnlijk”’, Streekstad 
Centraal, 5 augustus 2025, https://streekstadcentraal.nl/60198543-bekladding-op-regenboogpad- 
in-alkmaar-leidt-tot-verontwaardiging-pijnlijk.  Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

33	 ‘Amersfoort wil met regenboogzebrapad tonen dat iedereen welkom is.’, RTV Utrecht, 1 oktober 
2021, https://www.rtvutrecht.nl/nieuws/3177553/amersfoort-wil-met-regenboogzebrapad- 
tonen-dat-iedereen-welkom-is. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025. 



vertrekken en een beetje rechterop naar buiten lopen dan hoe ze 
binnenkwamen.34

De loop van een zelfreferentiële wereld

In al deze voorbeelden uit het domein van de samenleving wordt duidelijk dat 
er verschillende posities zijn op het continuüm van de verhouding tussen 
geest en materie: van een wisselwerking tussen het geestelijke en het 
materiële, of – door hoe degenen die macht hebben hun macht gebruiken – 
van eenzijdige invloed van het geestelijke op het materiële. In dat laatste geval 
ontstaat er een loop in het narratief, waarmee denkbeelden impact hebben 
op materie, maar door een verschil in machtsposities die materie geen ruimte 
krijgt om terug te spreken. Het geestelijke krijgt daardoor geen nieuwe input: 
er is sprake van eenrichtingsverkeer van het geestelijke richting het materiële. 
Het gevaar daarvan is dat het geestelijke zelfreferentieel wordt. Het verwijst 
alleen nog naar zichzelf, is alleen nog met zichzelf in gesprek, terwijl het het 
stoffelijke voor zich in dienst neemt. Het materiële wordt dan instrumenteel 
ingezet voor wat we geloven, denken, vinden: het moet in ons plaatje passen, 
ons narratief, onze ideologie. Zo’n zelfreferentiële wereld kan een parallelle 
werkelijkheid worden die bijvoorbeeld bijdraagt aan verwaarlozing van de 
planeet, of honger teweegbrengt bij concrete mensen, pijn bij dieren, 
uitroeiing van insecten et cetera. Die wisselwerking doet zich voor, maar mijn 
intuïtie is dat op het niveau van de maatschappij steeds vaker sprake is van 
eenzijdige invloed.

Wel of geen wormen 
Aangezien de kerk onderdeel is van de samenleving, vinden we ook daar  
voorbeelden van wisselwerkingen, maar ook van eenzijdige invloed van het 
geestelijke op het materiële. In discussies over het behouden of afstoten van 
een bepaald kerkgebouw, bijvoorbeeld, mogen soms de lichtinval door de 
ramen, het houtsnijwerk aan de kop van de kerkbanken, of de bijzondere 
architectuur meedoen. Het eerder genoemde onderzoek naar kerken en 
pacht bevat met name voorbeelden van hoe het geestelijke over het materiële 
heersen kan. De bodemkwaliteit van de eigen pachtgrond doet er daar vaak 

34	 ‘The Repair Shop’, BBC, z.d., https://www.bbc.co.uk/programmes/b08l581p. Laatst geraadpleegd op 
26 september 2025.



weinig toe: de grondpositie van diaconie is een bedrag in euro’s dat verschijnt 
in de bank-app op een telefoonscherm. Hoeveel wormen per hectare zich in de 
grond bevinden, doet daarin niet mee. Nu zijn pachtopbrengsten vaak essen-
tieel om het goede en belangrijke diaconale werk dat er te doen staat te kunnen 
bekostigen, dus mijn punt is zeker niet dat geld en het hebben van grond 
verkeerde praktijken zouden zijn. Maar de vraag ligt op tafel welke materie ons 
concern is. Voor veel kerken met pachtgrond zijn dat boeren: zij vinden het 
belangrijk dat het goed gaat met de agrariërs aan wie ze grond verpachten. 
Maar wanneer kerken menen dat het geen taak van de kerk is om zorg te 
hebben om de kwaliteit van de grond of de wormen, heerst het geloof over de 
materie en dat gaat ten koste van de grond. 

Dat klinkt simpeler dan het is, zoals het volgende citaat van een andere 
diaken laat zien: “[O]m een bepaalde manier van grondgebruik te bevorderen, 
dat is geen diaconale taak. […] Diaconie is niet voor denkbeelden, dat is een 
kwestie van cultuur, geen sociale nood. Je gaat als diaconie ook niet een concert 
van Mozart subsidiëren.”35 Hier wordt de geloofsovertuiging ‘nadenken over 
grondgebruik is geen diaconale taak’ niet als geloofsovertuiging herkend, en 
lijkt het huidige gebruik van pachtgronden (ten onrechte) te worden gezien als 
‘neutraal’, terwijl een extensieve omgang met de grond wordt geframed als 
‘cultuur’.”36 Dit kan leiden tot een zelfreferentieel debat, dat niet gaat over 
stikstof of verlies van biodiversiteit, maar waarin vooral posities worden 
ingenomen en bevochten zonder dat de grond daarin meedoet. Het gaat in dat 
debat dan meer om het bevestigen van de eigen identiteit dan dat er openheid 
is om in wisselwerking met de materiële werkelijkheid van voedsel, grond, vee 
te overwegen welke verantwoordelijkheid, opdracht of roeping er ligt om te 
zorgen voor de aarde die, zoals Psalm 24 bezingt, ‘des Heren’ is.

De opening die ontstaat wanneer de diaken zich in het interview hardop 
afvraagt waarom zij als diaconie eigenlijk geen duurzame landbouwprojecten in 
Nederland steunen, is er een waarin de diaken beseft dat de biodiversiteit van 
de eigen pachtgrond mee kan gaan doen in het beantwoorden aan de 
diaconale roeping. Daar ontstaat een wisselwerking tussen het materiële en het 
geestelijke, die mogelijk maakt dat de grond terugspreekt, wormen meedoen 
en rode klaver iets kan veranderen aan het beleid. 

35	 Tromp, Kerk en pacht, 35.

36	 Tromp, Kerk en pacht, 35.



‘Out of touch’

Voor mijn waarneming van deze dieptestructuur vind ik onder andere bevesti-
ging bij de Ierse filosoof Richard Kearney. In 2021, tijdens de coronapandemie, 
publiceerde hij het boekje waaraan hij al voor de pandemie was begonnen: 
Touch. Recovering our most vital sense. Kearney stelt dat we het contact met onze 
zintuigen aan het verliezen zijn en noemt dat ‘de hedendaagse crisis van de 
aanraking’: we leven in “een tijdperk van simulatie, beïnvloed door digitale  
technologie en een groeiende cultuur van virtuele ervaringen”.37 De corona- 
maatregelen om afstand van elkaar te houden hebben dat alleen nog maar 
verder versterkt, aldus Kearney, maar het was al gaande: wij hebben gebrek 
aan contact met het materiële. Kearney blijft in dichotomieën denken en sugge-
reert dat onze materialistische wereld in dit digitale tijdperk met de dag imma-
teriëler wordt, waarbij touchscreens ons naar de uitgang van de aanraking zelf 
leiden.38 Zo spreekt hij zelfs van excarnation, waarbij het vlees, het lichaam, 
beeld wordt. Het zal, gezien mijn cultuuranalyse, niet verbazen dat Kearney mij 
op dit punt niet overtuigt. De wereld wordt niet immateriëler, maar de relatie 
tussen het geestelijke en materiële verliest aan wederkerigheid: deze wordt 
eenzijdiger doordat materie wel erg vaak, en tot eigen schade, in dienst wordt 
genomen van het geestelijke. Maar ik volg Kearney wel wanneer hij zegt dat we 
out of touch zijn, als we niet meer sensitief zijn voor hoe het materiële tegen ons 
terugpraat; niet meer horen wat voor nieuws of eigens materie ons te vertellen 
heeft. We kunnen niet goed meer luisteren, zien, ruiken, proeven en voelen – 
we zijn het contact met onze zintuigen en daarmee het contact met het 
materiële verloren. Ons ontbreken vaak de vaardigheden om het geestelijke en 
het materiële op elkaar in te laten werken, om een wisselwerking tot stand te 
brengen waar beiden beter van worden.

Terugpraten

Dat brengt me opnieuw bij Bruno Latour. In zijn geo-sociale analyses van de 
menselijke conditie constateert hij in 2017 dat de universaliteit van globalise-
ring vervangen is door een nieuwe, perverse universaliteit, namelijk “dat we 

37	 “the crisis of touch in our time – an age of simulation informed by digital technology and an expan-
ding culture of virtual experience” Richard Kearney, Touch: recovering our most vital sense (Columbia 
University Press, 2021), 2. Vertaling mk.

38	 Kearney, Touch, 4.



voelen hoe de grond het onder ons aan het begeven is”.39 Het is deze universele 
dreiging die migraties voortbrengt, maar ook de explosieve groei van ongelijk-
heden en de ecologische mutatie die zich aan het voltrekken is. Dat laatste 
noemt Latour ‘het Nieuwe Klimaatregime’ dat “al geruime tijd alle grenzen 
omver[blaast]” en “ons aan alle winden bloot[stelt]”. Voor de verschijnselen 
 van klimaatverandering geldt: “tegen die indringers kunnen we geen muren 
oprichten”.40 We weten inmiddels wel dat we als mensen invloed hebben (en 
hebben gehad) op de klimaatcrisis, maar hopen dat het wel los zal lopen met de 
effecten van klimaatverandering op ons bestaan.41 Dat laatste valt echter niet te 
verwachten: de aardbol reageert op het menselijke handelen. Het klimaat, de 
vervuiling, de opwarming van de aarde en extreem weer gaan in toenemende 
mate over ons heersen.42 Dat botst met de ideeën die de wereld leiden, met 
name met de ideologie van ‘de natuur’, waarin, volgens Latour, ‘de natuur’ geen 
handelingsvermogen, geen agency krijgt. In de zoektocht naar modernisering, 
naar het globale, heeft deze ideologie de rationaliteit misbruikt (de onder
liggende economische theorieën, bijvoorbeeld, lijken objectief maar zijn dat 
niet).43 Zo zijn we, aldus Latour, in de afgelopen twee eeuwen ‘vergeten’ te  
anticiperen op het moment dat de aarde zou gaan terugspreken.44 

39	 Bruno Latour, Waar kunnen we landen? Politieke oriëntatie in het Nieuwe Klimaatregime (Où atterrir? 
Comment s’orienter en politique), vertaald door Rokus Hofstede (Octavo, 2018), 20.

40	 Ibid.

41	 Latour, Waar kunnen we landen?, 17.

42	 Latour, Waar kunnen we landen?, 79.

43	 Latours kritiek richt zich op de laat-moderne wereld die – zoals de Indiase antropoloog Arjun 
Appadurai al in de jaren 90 van vorige eeuw vaststelde – een mondiale samenleving is waarin ideeën 
en beelden, culturele waarden, geld, informatie en mensen (vrijwillig of onvrijwillig), verbonden door 
netwerken, in een ongeëvenaard tempo over de aardbol schieten. Arjun Appadurai, Modernity at 
large: cultural dimensions of globalization, Public worlds, v. 1 (University of Minnesota Press, 1996), 
33-43. De verbondenheid van die cultural flows hebben ons veel gebracht (met name in het Westen): 
we kunnen meer van de wereld zien dan ooit tevoren, via sociale mediakanalen grotere sociale 
netwerken bouwen dan iemand had kunnen bedenken met mensen die soms 10.000 kilometer bij 
ons vandaan wonen, met een muisklik iets bestellen en dat door een busje thuis laten bezorgen, 
technologieën delen die aardbevingen of overstromingen zien aankomen en mensen tijdig waar-
schuwen zichzelf in veiligheid te brengen. Alles en iedereen is met elkaar verbonden geraakt. Maar 
Latour wijst op de schadelijke kant aan deze flows: in deze schuivende sociale landschappen en door 
digitale technologieën is het globale een oriëntatie geworden gericht op dingen van ver weg, “alsof 
ze buiten de sociale wereld staan en volkomen onverschillig zijn voor de bekommernissen van men-
sen.” Latour, Waar kunnen we landen?, 80.

44	 Latour, Waar kunnen we landen?, 78-82.



Onze ideologieën hebben de stoffelijke wereld beheerst (en doen dat nog 
steeds), maar de natuurlijke wereld reageert inmiddels op menselijke activiteit. 
De aarde, de materie, is ondergeschikt gemaakt en geraakt aan ideeën en 
beelden: er is sprake van eenrichtingsverkeer. Latour verklaart dit uit het 
ontstaan van een kosmologisch buitenperspectief: de moderne wetenschappen 
hebben ontdekt dat we niet alleen vanaf de aarde het universum in kunnen 
kijken, maar dat we ook op basis van “het virtuele standpunt van een oneindig 
universum” kunnen zien en begrijpen wat er op de aarde gebeurt en ons kunnen 
oriënteren op de toekomst.45 “Kennen is kennen van buitenaf”.46 De bewegingen 
en transformaties die zich intussen in het hier en nu op de aarde voltrekken en 
van dichtbij kunnen worden bekeken, worden beschouwd als “verbeeldingen (…) 
zonder houvast in de werkelijkheid”.47 Zo is er een vertakking en ook een afstand 
ontstaan tussen het ‘werkelijke’ dat extern, objectief en kenbaar zou zijn, en het 
‘interne’ dat dan onwerkelijk, subjectief en onkenbaar is.48 Het zou beter zijn ons 
te oriënteren op het Aardse dan op het Globale, aldus Latour: “het Aardse bevat 
dezelfde structuren [als het Globale, mk] maar gezien van dichtbij, binnen collec-
tieven en gevoelig voor het handelen van mensen, waarop ze hevig reageren. (…).49

Latours geo-sociale analyse is veelomvattender dan mijn voorzichtige 
cultuuranalyse. Maar in zijn beschrijving van de ideologie van de natuur, die  
zich volgens hem deels heeft vermomd als objectieve moderne natuurweten-
schappen50, zie ik een bevestiging dat, ook in onze omgang met de aarde, het 
stoffelijke, de materie, beheerst wordt door het geestelijke. Er is niet breed 
sprake van wederzijdse verbondenheid tussen de twee, een wisselwerking, in de 
zin van een ‘op elkaar ingaan’, een – om met Kearney te spreken – sensitiviteit 
voor wat er met de planeet gebeurt. In het algemeen mogen we wel zeggen dat 
er geen zien en luisteren is naar wat de aarde nodig heeft dat ons geloof in globa-
lisering corrigeert en ons ertoe brengt de bijbehorende levensstijl aan te passen. 

45	 Latour, Waar kunnen we landen?, 81.

46	 Latour, Waar kunnen we landen?, 82.

47	 Latour, Waar kunnen we landen?, 84.

48	 Latour, Waar kunnen we landen?, 85.

49	 Latour, Waar kunnen we landen?, 80. Het gebruik van kapitalen en cursivering is van Latour. 

50	 Marcel Barnard noteert in zijn boek over het info-technologische tijdperk iets vergelijkbaars, name-
lijk dat we dingen niet altijd zien voor wat ze zijn. In de digitale wereld kan gemakkelijk verwarring 
ontstaan (of met opzet worden gezaaid en snel verspreid) tussen symboolwerelden en werkelijkheid: 
die eersten “kunnen binnen de aan/uit-logica voor werkelijkheid worden aangezien en omgekeerd de 
realiteit voor een symboolwereld, fake news kan gedrag gaan sturen”. Barnard, God in bits & bites, 118.



Samenvattend moeten we concluderen dat wanneer er geen wisselwerking is 
tussen het geestelijke en het materiële, dat dan mensen en groepen, en ook 
gelovigen en geloofsgemeenschappen, het risico lopen in zichzelf gekeerd te 
raken door een loop in overtuigingen, geloof, ideologieën. Als dat gebeurt, 
worden onze (geloofs)overtuigingen een gesloten systeem waarin zij niet langer 
door het stoffelijke geprikkeld of bevraagd worden, maar daar macht over  
uitoefenen door het materiële voor zich in dienst te nemen en instrumenteel te 
maken. Dat kan zeer schadelijk zijn voor concrete mensen, voor levende wezens, 
voor allerlei vormen van materieel en immaterieel erfgoed, en ons afsnijden van 
onze omgeving. Geen enkel maatschappelijk vraagstuk dat op ons afkomt, is met 
afsnijding geholpen. Wat dan uit beeld dreigt te raken, is het goede leven. Dat 
stemt wellicht niet vrolijk, maar het goede nieuws is: dit is geen onontkoombare 
situatie. Er is een verhouding tot het materiële mogelijk die wel vrolijk maakt, 
omdat die het materiële meer waardeert, materie meer zichtbaar, hoorbaar en 
voelbaar maakt en mogelijk ook tot ons laat spreken. 

Het was precies om deze reden dat ik als Theoloog der Nederlanden besloot 
rond te reizen door onze twaalf provincies, op zoek naar het collectieve verhaal 
van Nederland over de grond. Welke verhalen zijn er over grond? En wat heeft de 
grond ons te vertellen, hoe komt die op ons toe, waarmee verrast die ons? 
Anders gezegd: welke invloed hebben onze narratieven op de concrete materie 
van grond, en waar zien we een wisselwerking tussen het geestelijke en het 
materiële? De theologie kan helpen te laten zien wat zo’n wisselwerking oplevert. 

Wat staat er theologisch op het spel?

Het vraagstuk van het stoffelijke is in de theologie onder andere aan de orde in 
het nadenken over sacramentaliteit. Dat draait om het theologische idee dat, in 
de woorden van Shiobán Garrigan, het lichaam van Christus aanwezig is in deze 
wereld, niet alleen in de zin van de metafysische claim van goddelijke incarnatie 
in de historische Jezus, maar als een kosmisch, veelzijdig, actueel en voortdurend 
aspect van al het lichamelijke leven, bezield door de heilige Geest.51 In het 

51	 “Sacramentality is here understood as the theological idea that the body of Christ is present in the 
world not merely in terms of a metaphysical claim to divine incarnation in the historical Jesus, but 
as a cosmic, multifaceted, current, and ongoing aspect of all bodily life, animated by the Holy Spirit.” 
Siobhán Garrigan, A Theology of Home in a Time of Homelessness, Cambridge Elements. Elements in 
Christian Doctrine (Cambridge University Press, 2025), 44. Vertaling mk.



sacrament van de Maaltijd van de Heer is het in brood en wijn die worden 
gedeeld dat de gemeente het goede leven proeft en worden de hemel en deze 
concrete aarde verbonden. Dit sacramentele is echter niet beperkt tot de twee  
(of zeven) sacramenten bij uitstek. Zo betoogt Kevin Irwin dat 

“When the term ‘sacramentality’ is more adequately restored as reflective 
of one’s own place in the universe, specifically the intrinsic relatedness of 
human persons to both the cosmos and to other beings in the world, the 
liturgy and (the seven) sacraments can be reappropriated as uniquely 
revelatory of the immanent and transcendent God we believe in – both 
incarnate (in all that implies) and of drawing us beyond here and now to 
eternal communion with that same God in eternity.”52 

Een ontwerpende en creatieve praktische theologie moet het hebben van zo’n 
breder verstaan van sacramentaliteit. In mijn dissertatie in 2009 betoogde ik al 
dat liturgische performance sacramenteel is, omdat de gemeente van Christus 
erop mag vertrouwen dat de Levende zich in de liturgie laat ontmoeten.53 Meer  
in het bijzonder kwalificeerde ik de liturgische performance van twee geloofs
gemeenschappen als worship die, telkens wanneer er gevierd wordt, incarnati-
onal kan worden. Daarmee kon ik het rituele handelen van die gemeenten als 
belichaamde godsontmoeting duiden: door het mens-worden van God te 
verbinden met de lichamelijke wiredness van de vierende gemeente.54 Ik neem 
deze incarnationele lijn nu opnieuw op, in een poging deze verder te voeren tot 
in niet-lichamelijke materie.

Voor christenen is de geboorte van Jezus ten diepste de reden om God in 
materie te zoeken en te vinden: het gaat om de mogelijkheid dat in het materiële 
de levende Christus wordt ontmoet. De Britse theoloog David Brown ziet de 
incarnatie als het begin van deze mogelijkheid: als de menswording van God een 

52	 Kevin W. Irwin, ‘Liturgical Action. Sacramentality, Eschatology, and Ecology’, in Contemporary sacra-
mental contours of a God incarnate, onder redactie van Lieven Boeve en Lamberg Leijssen. Textes et 
études liturgiques 16 (Peeters, 2001), 111-123, hier 114.

53	 Dit laat niet onverlet dat het in de christelijke theologie eerst en vooral de transcendente God zelf is 
die het initiatief neemt zich in de schepping te openbaren. Cf. Lizette Larson-Miller, Sacramentality 
renewed: contemporary conversations in sacramental theology (Liturgical Press, 2016), 6.

54	 Klomp, The Sound of Worship, 239-262.



voortdurend effect moet hebben in onze aardse werkelijkheid,55 dan kan het  
[de betrokkenheid van God op materie, mk] niet slechts bij die ene keer gebleven 
zijn, maar moet dat opgaan voor het hele materiële bestaan.56 Hiermee wordt het 
eenmalige, historische Christusgebeuren waarin God mens is geworden (de 
ephapax Christi) niet ontkend: de incarnatie is naderhand niet nog eens gebeurd 
in de geschiedenis. Maar in het spoor van Gods menswording kan een ontmoe-
ting van God en mensen plaatsvinden in materie. Het sacramentele ontkent de 
incarnatie niet, maar heeft deze historische eenmalige gebeurtenis juist nodig: 
God is mens geworden en sindsdien kan het steeds opnieuw gebeuren dat God 
zelf in materie op mensen toekomt.57 Twee Bijbelteksten bieden in mijn optiek 
aanknopingspunten om de reikwijdte van de incarnationele ontmoeting in 
materie te verbreden van lichamelijke materie naar niet-lichamelijke materie. Ik 
werk deze hieronder uit en verbind ze met het materiaal dat ik als Theoloog der 
Nederlanden verzamelde tijdens de bezoeken en gesprekken die afgelopen jaar 
onderdeel waren van de Grondreis die ik maakte. 

55	 Dat de menswording van het Woord een voortdurend effect moet hebben ligt voor de hand, gezien 
het eschatologische karakter van het Christusgebeuren: theologisch gezien zijn mensen door 
Christus, zijn dood en opstanding, verlost, maar moet hun verlossing, bevrijding, opstanding tege-
lijkertijd voortdurend waar worden. Cf. ook Klomp, The Sound of Worship, 254, waar met behulp van 
het werk van Gerardus van der Leeuw voor het liturgisch ritueel is uitgewerkt hoe dat eschatologisch 
is en om die reden sacramenteel.

56	 Dit besef is overigens verre van nieuw, zoals Brown zelf ook al aangeeft in een verhandeling over 
transcendentie en immanentie in Renaissancekunst: “Yet human beings are more than souls or 
minds; they are also profoundly shaped by material reality, and indeed nothing can happen in this 
world without having some effect on matter, even if it is only the firing of neurones in our brains. 
So for God to impact on every aspect of us immanence must also be claimed: God involved with 
matter. Christians believe that this happened at the deepest and most profound level in the incar-
nation, but if there is to be a continuing effect this cannot have happened just once, but must relate 
to all material existence. It is this insight that the Renaissance takes up and defends in its art.” David 
Brown, ‘The Place of Encounter: Icons of Transcendence and Renaissance Immanence’, in God and 
Enchantment of Place, 1ste dr., door David Brown (Oxford University PressOxford, 2004),  
https://doi.org/10.1093/0199271984.003.0003. Brown heeft behartigenswaardige dingen geschre-
ven over het sacramentele in relatie tot lichamelijkheid in David Brown, God and grace of body: 
sacrament in ordinary (Oxford University Press, 2007). Dit is het tweede deel van zijn trilogie over de 
interactie van christelijke theologie met cultuur en de kunsten. David Brown, God and enchantment 
of place: reclaiming human experience (Oxford University Press, 2004) ging aan dit deel vooraf en de 
reeks werd besloten met David Brown, God and mystery in words: experience through metaphor and 
drama (Oxford University Press, 2008).

57	 “To say that worship is incarnational is a faith assertion: it expresses the hope and the expectation that 
the embodiment of faith, which takes place in the ritual expression, will become incarnational.” Klomp, 
The Sound of Worship, 236-237. Daarmee is ook duidelijk dat het aan God zelf is of liturgie al of niet 
sacramenteel of incarnationeel wordt: mensen hebben daar geen macht over en geen invloed op.



Woord wordt materie

Het Evangelie van Johannes begint met het Woord dat ‘vlees’ wordt.58 Vlees 
(sarx) zoals biefstuk vlees is: het stoffelijke deel van de mens, concreter nog dan 
lichaam. De evangelist spreekt hier dus uitdrukkelijk niet over de geest. Alsof hij 
vreest dat zijn lezers het Woord mogelijk op de verkeerde plek zullen zoeken, 
benadrukt hij met de menswording van God: ‘Het gaat om het lijf van deze 
mens. Want met ons lijf maken wij, en door de menswording nu ook God, deel 
uit van de aardse werkelijkheid.’59 De menswording in Jezus Christus is daarmee 
de innigste manier waarop God zich tot materie verhoudt: het Woord wordt zelf 
materie. Gods Woord krijgt voet aan de grond.

Maar Johannes heeft ook Genesis goed gelezen: dat Bijbelboek begint 
ermee dat de ‘geest van God zweeft boven het water’ (v’ruach elohim merachefet 
‘al-pnei hamayim; Gen. 1:2b) en geen poot aan de grond krijgt totdat deze God 
spreekt (vayomer elohim…; Gen. 1:3). De geest komt dus pas van boven het 
water naar beneden door het woord en krijgt dan voet aan de grond. Sterker 
nog, door het woord schept de geest van God grond, en, in een volgende versie 
van het scheppingsverhaal, uit die grond (min ha’adamah) de mens (A/adam; 
Gen. 2:7). Jezus Christus, ook wel de tweede Adam genoemd, is dus gemaakt 
van dezelfde materie als de eerste Adam: aardstof. Grondstof. Net als wij. Wij 
allemaal zijn grond, ieder van ons.

58	  Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ Λόγος (Johannes 1:1); Καὶ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο (Johannes 1:14). Barbara Aland, red., 
Novum Testamentum Graece, Herziene en derde gecorrigeerde druk, vertaald door Eberhard Nestle 
en Erwin Nestle, 28 (Deutsche Bibelgesellschaft, 2014), https://www.die-bibel.de/en/bible/NA28/
JHN.1. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

59	 Overigens beschrijft ook de evangelist Lukas de menswording van God als een zeer plastische aan-
gelegenheid: hoe herders, door een verhaal van een engel, een God vinden in een baby, ingebakerd 
en wel, liggend in een voerbak in het nachthok voor vee (Lukas 2:12). Hierover schreef ik uitgebrei-
der in een kerstessay voor het Nederlands Dagblad: Mirella Klomp, ‘Het wonder van kerst: God is 
niet slechts op aarde gekomen, Hij is aarde geworden’, Nederlands Dagblad, 24 december 2024, 
https://www.nd.nl/geloof/geloof/1241112/het-wonder-van-kerst-god-is-niet-slechts-op-aarde- 
gekomen-hij. Laatst geraadpleegd op 25 september 2025.



Grondstof

[Proloog] 
 
Wat kan Ik méér met deze grond?
Dat die nog beter kan gaan doen 
waar ik zo blij van word? 

Ja, wacht,
Ik hurk, 
veeg aarde bij elkaar,
boetseer en kneed. 
Ik schep nog wat.
Ik houd het bij mijn mond, 
Ik blaas
mijn adem in een neus. 
Een nies.
Een mens. 
De mens! 

Stof ben je, tot stof keer je terug.

[I] 

Wij loven onze Schepper door te scheppen,	
			   Een soko-psalm ben Ik,
zo werkt dat, zeg maar, in dit Nederland.		
			   een passeursraam door de Dodendraad,
Wij snijden zeewier in het tussentij		
			   een blaaswiercollega, alginaatpleister, 
en pompen slib, bot, modder op uit grond.	
			   en sleephopperzuiger, mammoetkies uit Doggerland,
Wij winnen steenkool hier en aardgas daar,	
			   mijnopzichter, bronschade, wisselwoning, 
draineren polders, kweken bollen, vlechten hout.	
			   groenblauwe dooradering, landbouwkipper, bietenplak.

Stof ben je, tot stof keer je terug.



[II] 

Totdat het met ons schepsels is gedaan
is dit de aarde waar het moet gebeuren:
de grond waarin het Woord zijn tent opslaat 
en wij in hemdsmouwen voltrekken
het sacrament waar mens en mijt van leven:
diep in het stof getrokken Woord van God.

Stof ben je, tot stof keer je terug.

Het scheppingsverhaal gaat, zo beschouwd, minder dan over een geschiedkundig 
begin, over wat van de allergrootste waarde is in Gods ogen. Het eerste 
woord, het narratief, heeft betrekking op materie, op aards leven. Dat het 
vervolgens misgaat tussen de mensen en God – doordat zij eten van de boom 
van de kennis van goed en kwaad in de tuin van Eden – en dat dat God een 
vloek ontlokt (Gen. 3:1-19), doet aan het materie-zijn van de mens niets af. 
Het stof-zijn van de mens wordt daarmee niet teruggedraaid, maar juist 
bevestigd: “Stof ben je, tot stof keer je terug.” Dat betekent dat het in de 
tussentijd hier, op deze aarde gebeurt, zowel voor de mensen als voor God. 
Mensen zijn stof en hoeven niet meer dan stof te worden (niet als God, 
bijvoorbeeld) om beminde partner te worden in Gods heilsgeschiedenis.  
En God belooft de mensen (het is een woord van troost), dat hun toekomst 
niet los van de aarde is, maar op de aarde. 

Die heilsgeschiedenis wordt beschreven in de boeken van de joodse Bijbel 
die op Genesis volgen: Wet, Profeten en Geschriften. Daarin wordt verhaald 
hoe toekomst heilsgeschiedenis wordt, en dat dat met vallen en opstaan gaat. 
Voortdurend staan er leiders en profeten op om het volk Israël aan de belofte 
te herinneren dat hun toekomst op deze aarde is en dat het hier moet 
gebeuren. De heilsgeschiedenis wordt materieel in gastvrijheid betoond aan 
drie vreemden op het heetst van de dag (Gen. 18), in een mens die uit de put 
wordt gehaald en een belangrijke positie krijgt (Gen. 37 ev.), in de zorg voor 
wezen en weduwen (Ex. 22; Deut. 24, Ruth 2), in druiventrossen, granaat
appels en vijgen uit het beloofde land (Num. 13), in het laatste restje meel en 
olie dat wordt gedeeld (1 Kon. 17), et cetera. 



Dat het God in de heilsgeschiedenis gaat om de mensen en om de aarde 
waaruit zij zijn gemaakt, wordt nog nadrukkelijker dan tevoren in het Nieuwe 
Testament benadrukt door de verhalen over de menswording: het moment 
waarop God besluit zelf zijn Woord te belichamen. Alsof God in Jezus Messias 
wil zeggen: “Mensen, ik doe het nog één keer voor” om daarmee de ultieme 
bedoeling van het Woord te benadrukken: dat dat diep in de materie wil  
doordringen. Kan God een wisselwoning worden voor slachtoffers van  
aardbevingsschade? Een ondergrondse trein in de mijnen, die mijnwerkers 
naar hun werkplek brengt? Kan God een alginaatpleister zijn die een wond 
vochtig houdt en genezing bevordert? Een groenblauwe dooradering in het 
landschap waar dieren kunnen schuilen? Want dat God materie wordt, is niet 
alleen maar relevant als er direct mensen betrokken zijn: het gaat ook om de 
grond, om niet-menselijk leven, de dingen en de spullen. 

Dat God in Jezus Christus mens wordt, is, als gezegd, de innigste manier 
waarop God zich tot materie verhoudt. Maar als de menswording van God zo 
centraal staat in de lezing van de Schriften, kan dat ook problematisch zijn, 
wanneer daardoor ‘de mens’ te exclusief in het midden blijft staan en dominant 
wordt over ‘andere vormen van stof’. Dat antropocentrisme schadelijk kan zijn, 
is voortschrijdend inzicht waarvan, bijvoorbeeld, de goeddeels door mensen 
veroorzaakte klimaatcrisis getuigt. Het woord van God gaat over meer dan 
alleen mensen: wil het goedkomen met ons (en tussen ons en God), dan 
moeten we ons niet alleen druk maken om onszelf. De verbinding van Johannes 
1 met Genesis 1-3 is behulpzaam om te zien dat voor God de aarde niet slechts 
een decor is tegen de achtergrond waarvan de mens de hoofdrol speelt, maar 
dat God een grote liefde heeft voor de hele aarde en voor alle materie.

Risico van identificatie
In het nadenken over God die zichzelf bekendmaakt in stof, schuilt natuurlijk 
ook het gevaar dat God geïdentificeerd wordt met materie. Theologen hebben 
terecht geleerd om daar kritisch op te zijn. Pantheïsme verhoudt zich niet tot 
de christelijke geloofsleer, panentheïsme doet dat moeizaam, maar ook in de 
christelijke traditie is, in het verlengde van de joodse, een identificatie van 
God en materie problematisch.

 



Als het in de periode van de Reformatie, in het spoor van het joodse 
beeldverbod (Ex 20:4), tot de Beeldenstorm komt, is dat een reactie op wat als 
afgoderij van de katholieke kerk wordt beschouwd. Wat daarbij in het geding 
is, is dat het evangelie en de universaliteit van die boodschap niet door een of 
andere vorm mag worden beperkt, omdat die kan verhinderen dat die 
boodschap ook in onze tijd doordringt.60 De kritiek van het beeldverbod richt 
zich in de moderne tijd “tegen een theologie die zich op een zodanige manier 
heeft laten omarmen door de vormen van Europese traditie dat zij, gezien de 
omstandigheden (economie, beschaving enz.), die deze vormen impliceren, in 
grote delen van de wereld niet langer als oproep tot vrijheid wordt gehoord”, 
aldus Christian Link.61 Gods vrijheid verhindert dus het vastleggen van Gods 
vindplaats en de beperking daarvan. Mensen hebben toch de neiging om te 
claimen waar God wel en niet is of kan zijn, of God te drukken in de mal van 
onze voorstellingen.62 

Wanneer God, uit vrees voor identificatie, echter in geen enkele materie 
gevonden of ontmoet kan worden, leidt dat, meen ik, uiteindelijk tot het 
verlies van God zelf. In de eerste plaats omdat – en dat is in de geschiedenis 
wel gebeurd – als God voorgesteld wordt als idee, geest, moraal, spiritualiteit, 
boven, liefde, licht, etherisch, dun en ongrijpbaar, God weg is voor heel veel 
mensen. De prijs die voor dat Godsbeeld wordt betaald, is hoog. En in de 
tweede plaats omdat het eraan voorbijgaat dat God zich bekendmaakt in stof. 
Met dat laatste is niet gezegd dat God tot die stof beperkt is – Deus semper 

60	 Cf. een al wat ouder, maar nog altijd behulpzaam artikel van Christian Link, ‘Das Bilderverbot als 
Kriterium theologischen Redens von Gott’, Zeitschrift Für Theologie und Kirche 74, nr. 1 (1977): 58-85, 
74, https://www.jstor.org/stable/23584777. Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

61	 “In der bekannten Erzählung vom Goldenen Kalb (Ex. 32) geht es nicht um den Versuch, Jahwe 
durch eine kanaanäische Gottheit zu ersetzen; der vehemente Protest richtet sich vielmehr gegen 
die bestimmte Form, in der Jahwe hier verehrt und damit als Gott Israels faktisch verleugnet wird. 
Die Negation des Bilderverbots gilt also — modern gesprochen — theologischen Vorstellungen 
und Denkmustern, die verhindern, daß der universale Anspruch Gottes, die von Paulus berufene 
»Kraft« des Evangeliums (Röm 1, 16), sich durchsetzt, zum Zuge kommt, und die eigene Gegenwart 
noch erreicht. Seine Kritik richtet sich heute gegen eine Theologie, die sich in einer Weise von 
den Bildungsformen der europäischen Tradition hat umklammern lassen, daß sie angesichts der 
Sachverhalte (Ökonomie, Zivilisation usf.), die diese Formen implizieren, in weiten Teilen der Welt 
nicht mehr als Ruf zur Freiheit vernommen wird.” Cf. Link, ‘Das Bilderverbot’, 74.

62	 Gijsbert van den Brink en Kees van der Kooi, Christelijke dogmatiek: Een inleiding (Kok 
Boekencentrum, 2020), 117.



maior (God is altijd groter), aldus een vroegchristelijk motto.63 Er is, meen ik, 
vooral mee gezegd: God kan niet uitsluitend een wisselwoning, alginaatpleister 
of groenblauwe dooradering in het landschap worden, maar desnoods ook 
een wisselwoning, alginaatpleister, et cetera. God laat zich inderdaad nooit 
opsluiten in één beeld.

Een ander risico van identificatie is nog dat een materiële vindplaats van 
God zich kan verzelfstandigen en een afgod kan worden. De God van Israël 
zegt over zichzelf: “Ik ben God, er is geen ander, ik ben God, niemand is aan 
mij gelijk” (Jesaja 46:9-10), dus ruimte voor (zelfstandige) andere goden is er 
niet. Het risico dat wisselwoningen en alginaatpleisters zich tot afgoden 
ontwikkelen, is naar mijn inschatting echter minimaal.

Ernaast kunnen zitten
Wat levert deze denkoefening nu op? Het gaat mij er niet zozeer om vast te 
stellen of God nu daadwerkelijk een alginaatpleister of een wisselwoning 
wordt. Theologie houdt zich bezig met God en het geloof van mensen; de 
praktische theologie, zeker het onderzoek rond deze leerstoel, interpreteert 
geloofspraktijken met aandacht voor het materiële en poogt dat op een 
zinvolle manier te doen – er zijn verschillende interpretaties mogelijk.64  
Wat deze exercitie oplevert, is de mogelijkheid dat God mensen zeer 
nabijkomt in deze aardse werkelijkheid, en niet alleen in het handelen van 
mensen, maar ook in stof. Dat is het aangelegen punt. Omdat het gevolg 
daarvan is dat we meer oog en oor en gevoel krijgen voor materie – ook, of 
misschien vooral, juist als die materie niet in ons narratief lijkt te passen.

Dat laatste sluit aan bij wat ik als de kritische toets van het sacramentele 
beschouw: dat onze verhalen onderweg deel blijken te (zijn ge)worden van het 
verhaal van God. De ontmoeting met het lichaam van Christus overkomt je; 
het komt van de andere kant, van buiten, van boven; het is niet iets dat wij zelf 

63	 Van den Brink en Van der Kooi, Christelijke dogmatiek, 117.

64	 De praktische theologie is, net als alle academisch onderzoek, in die zin ‘spel’. In onderzoek worden 
tegelijkertijd meerdere werkelijkheden gecombineerd: in de zoektocht naar antwoorden op vragen 
en oplossingen voor problemen combineren we de werkelijkheid zoals die zich aan ons voordoet 
met de werkelijkheid van een of meer andere mogelijke interpretaties. Zo ontstaan nieuwe manie-
ren van kijken, die kennis kunnen opleveren. Een verdere uitwerking van dit perspectief op weten-
schap is te vinden in Klomp, Playing On, 201-202.



tot stand brengen.65 Sterker nog, wanneer de Geest voet aan de grond krijgt en 
het Woord materie wordt, dan levert dat iets nieuws op: verrassende details, 
een frisse blik op stof waaraan we eerder voorbijgingen, dat we worden aange-
sproken door wat zelf niet spreken kan66, beter ontwikkelde of gevoeliger 
zintuigen, wijder zicht. Shiobán Garrigan vergelijkt sacramentaliteit met de 
komst van vreemdelingen: die is vaker wel dan niet uitdagend en die destabili-
seert onze kijk op onszelf en op de wereld.67 Het narratief wordt dus geopend 
door de A/ander en daar hoort bij dat we altijd de mogelijkheid openhouden 
dat ons narratief onderbroken wordt; dat het anders zit dan wij denken of 
geloven.68 Zoals de Lutherse theoloog Gordon Lathrop formuleerde in verband 
met de liturgie als plaats waar het hart van geloof klopt: “De grote traditie  
van de liturgie zelf, van het echte vieren, wordt gekenmerkt door een diepe 
bescheidenheid, een kritiek op onze eigen claims van samenhangende beteke-
nissen, en een voortdurende bekering tot hoop op Gods zin en betekenis.”69  
Wie geloven, realiseren zich – sinds het verhaal van de tuin van Eden – dat  
onze kennis nooit volmaakt is, maar altijd een eschatologisch voorbehoud kent. 
De waarde van de christelijke traditie is daarmee, ook voor een ‘seculiere 
samenleving’, het breder bruikbare besef dat we er met onze narratieven naast 
kunnen zitten.

65	 Cf. Marcel Barnard, Johan Cilliers, Cas Wepener. Worship in the Network Culture. Liturgical Ritual 
Studies. Fields and Methods, Concepts and Metaphors. Liturgia Condenda 28. Leuven/Paris/Walpole: 
Peeters, 2014, met name 223-237.

66	 Vlak voor het ter perse gaan van dit oratieboekje verscheen van de hand van filosofe, dichter, kun-
stenaar en schrijver Eva Meijer in De Groene Amsterdammer een interessant essay over de eigen 
communicatieve en democratische processen van dierengemeenschappen, die de opening bieden 
om ‘meersoortige beraden’ te houden die niet antropocentrisch zijn en waarin communicatie niet 
enkel verbaal is. Eva Meijer, ‘Vleermuizen houden van roddelen.’ De Groene Amsterdammer 41 
(2025), https://www.groene.nl/artikel/vleermuizen-houden-van-roddelen-essay-meersoortig-beraad.

67	 “[S]acramentality – like the arrival of strangers – is more often than not challenging to and destabili-
sing of our view of ourselves or the world.” Garrigan, A Theology of Home, 51.

68	 Cf. Lieven Boeve, ‘De Sacramentele Onderbreking van Levensrituelen’, in Levensrituelen en 
Sacramentaliteit. Tussen Continuiteit en Discontinuiteit, onder redactie van Stijn Van den Bossche, 
Gerrit Immink, en Paul Post, Meander 5 (Tilburg: Liturgisch Instituut, 2003), 31-48. 

69	 Gordon W. Lathrop, Holy Ground: A Liturgical Cosmology (Fortress Press, 2009), 16.



Protestantse uitgangspositie

De ambivalente houding ten aanzien van het materiële van het westerse 
christendom en de cultuur is al benoemd. Die van het protestantisme is zelfs 
nog wat groter en valt toe te schrijven aan de protestantse nadruk op de  
individuele, spirituele relatie van mensen met God, die vaak gepaard gaat met 
een negatieve houding ten opzichte van materiële bemiddeling van geloof.70 
Juist deze ambivalentie is een goede reden voor een protestantse theologische 
universiteit om serieus werk te maken van materialiteit als locus theologicus en 
maakt dat zij goed voorgesorteerd staat voor een theologische doordenking 
van het stoffelijke. Enerzijds komt met deze ambivalentie immers een 
gezonde kritische distantie ten aanzien van materie, anderzijds sluit deze 
ambivalentie niet uit dat materie een plaats is waar God gevonden kan worden. 

Het past bovendien om op de gedenkdag van de Reformatie in herinnering 
te roepen dat ook onze protestantse voorgangers in het geloof – met name 
die van voor de periode van de Verlichting waarin Descartes het dualistisch 
denken in ‘geest versus materie’ radicaliseerde – herkenden dat God houdt 
van aardse materie. Een aardig voorbeeld is te vinden in dit citaat van 
Maarten Luther, die de oogst in zijn tuin herkende als ‘zegeningen van de 
Schepper’. In een brief op Nieuwjaarsdag 1527 schrijft hij namelijk vanuit 
Wittenberg aan zijn vriend, de hervormer Wenzeslaus Linck, kapelaan van de 
Catharina-abdij te Neurenberg:71 

70	 Anneke Pons-De Wit e.a., ‘Buildings and Bibles Between Profanization and Sacralization: Semiotic 
Ambivalence in the Protestant Dutch Bible Belt’, Material Religion 15, nr. 1 (2019): 1-26, 5. https://doi.org
/10.1080/17432200.2018.1541696. De auteurs stuitten in de protestantse Nederlandse Biblebelt op 
een patroon achter de ogenschijnlijke ambivalentie ten aanzien van religieuze vormen. De semiotische 
ideologie waarvan sprake is, opent de mogelijkheid het materiële als ‘heilig’ aan te merken mits de indi-
viduele gelovige een verband kan construeren tussen een religieus object en een persoonlijke, spiritu-
ele ervaring van het goddelijke. Een spannende vraag is of gelovigen hierbij de ideologie het materiële 
in dienst laten nemen, of dat er een mogelijkheid openblijft dat religieuze objecten ‘terugpraten’ tegen 
de ideologie, daar op ingaan en er bijvoorbeeld iets eigens aan toevoegen, een nuance of correctie 
aanbrengen. Anders gezegd: of er sprake is van een wisselwerking tussen het geestelijke en het mate-
riële, of van (eenzijdige) macht van vigerende narratieven over materie.

71	 Christian Hege, “Linck, Wenzeslaus (1483-1547).” Global Anabaptist Mennonite Encyclopedia Online. 
1957. https://gameo.org/index.php?title=Linck,_Wenzeslaus_(1483-1547)&oldid=146569. Laatst 
geraadpleegd 26 september 2025. 



“Ik ben er erg blij mee dat je me voor het voorjaar zaad belooft. Stuur 
maar zo veel je kunt, want ik zie er zeer naar uit. (…) Ook al gaan de 
satan en zijn aanhangers tekeer, ik lach hen ondertussen mooi uit door-
dat ik me verheug over mijn tuin, dat wil zeggen over de zegeningen van 
de Schepper en daar tot Zijn eer van geniet. Stuur dus maar meer zaden 
voor mijn tuin, liefst van verschillende soorten. Als ik in leven blijf, wil ik 
tuinder worden.”72

Op het zaad dat hij zal ontvangen uit het Neurenberger klooster verheugt 
Luther zich al in januari. Want wat er op het spel staat is de voedselzekerheid 
en gezondheid van zijn jonge gezin. In Wittenberg, gelegen aan de Elbe, was in 
1524 verwoestend hoog water geweest, waardoor mensen en dieren waren 
verdronken. Bruggen en infrastructuur waren beschadigd waardoor steden en 
dorpen afgesneden raakten van hun omgeving, de oogst van akkers en 
grasland en de druivenoogst gingen verloren doordat “akkers, grasland en 
wijnbouw verwoest” werden.73 De schade is, ook drie jaar later, nog groot: 
Luther bestelt zo veel mogelijk en divers zaaigoed voor de tuin om ondervoeding 
en al te een eenzijdig dieet tegen te gaan. Hij weet van verantwoordelijkheid. 
Maar hij weet ook van afhankelijkheid: of de Schepper zijn tuin zal zegenen met 
groei en zijn gezin met voedsel. Dat Luther daar, op zijn beurt, van geniet is een 
vorm van lofprijzing en zelfs zijn toekomstdroom kan op die manier gelezen 
worden: de materie van de tuin prikkelt hem om tuinder te willen worden.  

72	 Martin Luther aan Linck: “Gratum est, quod semina quoque promittis ad vernum tempus, mitte 
itaque quantum potes, cupio enim et expecto; si praeterea ego quoque vieissim aliquid possum, 
impera et factum puta. Nam furente Satana cum suis membris ego interim eum ridebo, et hortos, 
hoc est, benedictiones creatoris considerabo, et illis fruar in laude eius.” Martin Luther, ‘Weimarer 
Ausgabe B 4’ (1.1.1527, z.d.), Internet Archive, https://archive.org/details/werkekritischege0004luth_
d3c3/page/146/mode/2up. Laatst geraadpleegd 26 september 2025. In het Nederlands geciteerd uit 
Herman Selderhuis, Luther: Een mens zoekt God (De Banier uitgeverij, 2016), 291. Selderhuis noteert 
overigens dat Luther zich liever met de aarde bezighield dan met de sterrenhemel of met astrono-
mie, en dat Luther in de aangehaalde brief niet alleen zaad bestelt voor het voorjaar, maar ook een 
dorsapparaat. Selderhuis, Luther, 290.

73	 Sabine Hiebsch, ‘Luthers interpretatie van Psalm 124 (1513-1533)’, in Bron voor de Reformatie en 
uitdaging voor nu. Opstellen aangeboden aan dr. W. Balke, onder redactie van A. van de Beek en W. M. 
van Laar (Zoetermeer: Boekencentrum, 2004), 23-41, met name 37-38.



Hoewel ons wereldbeeld en onze leefstijl verschillen van die van Luther en 
zijn tijdgenoten, zijn de verantwoordelijkheid voor en afhankelijkheid van 
voedsel vandaag de dag niet verdwenen en wordt die ook nog steeds 
verbonden met God: wie bidden voor het eten, danken voor de goede gaven 
die ze uit Gods hand ontvangen, ook als ze de maaltijd zelf bereid hebben en/of 
het voedsel op hun bord zelf gekocht.

Op basis hiervan mogen we wel zeggen dat aan een protestantse theologische 
universiteit de praktische theologie niet alleen goed voorgesorteerd staat om 
goede aandacht te schenken aan de relatie van het geestelijke en het materiële, 
maar dat deze discipline daarmee ook in een goede (ook protestantse) traditie 
lijkt te staan.

De taak van de praktische theologie

Wat staat de discipline(s) van de praktische theologie dan nu concreet te doen, 
met name op de gebieden van worship and the arts, formation en diaconia?  
Op die vraag zullen we in de leerstoelgroep met elkaar een antwoord moeten 
vinden. Dat zeg ik niet uit valse bescheidenheid, maar omdat bij mijn visie op 
praktische theologie een praktijk hoort die anderen uitnodigt om mee te doen. 
Ik houd het hierbij een korte voorzet voor waar we theologiestudenten toe 
zouden moeten opleiden en wat ik denk dat er in ons onderzoek nodig is.

Onderwijs
In het licht van de grote maatschappelijke vraagstukken die op ons afkomen, 
maar ook de meer persoonlijke levensvragen van mensen, is het van belang dat 
de praktische theologie eraan bijdraagt dat de theologen die we opleiden 
consequent aandacht hebben voor het materiële van geloof en zingeving, zowel 
in de kerk als in de samenleving. Theologen zouden in hun werk voortdurend 
vragen moeten laten ‘meelopen’ die gaan over welke materie er in praktijken 
meedoet, hoe er in praktijken over materie gesproken wordt en welke overtui-
gingen daarin dominant zijn, welke materie buiten beeld blijft, wie over het 
materiële zeggenschap (dus macht) hebben en wie niet, en hoe de interactie 
tussen het geestelijke en het materiële kan worden gekenschetst: neemt het 
geestelijke het materiële eenzijdig voor zich in dienst, of is er eerder sprake van 
een wisselwerking tussen de twee? Ze zouden in staat moeten zijn om te 
formuleren wat er in deze praktijken theologisch op het spel staat en ten 
aanzien daarvan een eigen positie moeten kunnen innemen.



Wat levert het op als theologen dit kunnen en doen? Na het analyseren van 
de dieptestructuur is het noodzakelijk weer op te stijgen naar het concrete, het 
niveau van de fenomenen: de concrete praktijken die theologische professionals 
moeten kunnen lezen en de praktijken waarin ze zelf werkzaam zijn. Als het ons 
lukt studenten te trainen in aandacht voor materie, dan levert dat theologen en 
predikanten op die bijvoorbeeld in staat zijn om in een gesprek met de buurt uit 
te leggen wat er bijzonder is aan de aanwezigheid van dit kerkgebouw in het dorp 
X of de stad Y, of aan het bezitten van kerkelijke of diaconale landbouwgronden. 
Theologen met een visie op het kerkgebouw of grond waarin de materialiteit 
volop theologisch meedoet, die een gesprekspartner kunnen zijn in processen 
rond het al dan niet verkopen van een kerkgebouw of van grond, die vragen en 
verlangens van de lokale gemeenschap en van de omgeving kunnen bemiddelen, 
op zo’n manier dat kerkgebouwen en kerkgronden een rol kunnen blijven spelen 
als gemeenschappelijke plaatsen van stilte, van goede zorg, van geloof. Het levert 
theologen en predikanten op die in staat zijn om generaties als Gen Z, die zich 
geconfronteerd zien met hun bestaansonzekerheden rakend aan wonen, 
leefbaar klimaat en (oorlogs)conflicten tussen landen, te begeleiden op zo’n 
manier dat die materiële zaken, de zorgen van jongeren daaromtrent en hun 
welbevinden serieus genomen en verbonden worden in het zoeken naar zin en 
geloof. Het levert theologen en predikanten op die voor het voetlicht kunnen 
brengen waarom het diaconaat niet slechts de praktische liefdadigheidsafdeling 
van de kerk is, maar dat het gaat om concrete geloofspraktijken van wederkerige 
zorg en van inclusie, omdat God zich in materie bekend maakt. Theologen en 
predikanten die bij de IND en het COA, in de zorgsector of bij het ministerie van 
LNV opkomen voor al wat leeft, speciaal voor wie of wat uitzonderlijk kwetsbaar 
is, omdat het geloof dat God zich in materie bekendmaakt de theologie een 
kritisch-constructieve eigen stem geeft in concrete praktijken en maatschappe-
lijke debatten daarover. 

Deze vaardigheden mogen anno 2025 van theologen worden verwacht.  
Hoe we studenten deze aanleren, vraagt nadere methodologische doordenking 
en waarschijnlijk een uitbreiding van gehanteerde methoden. Voor de hand ligt 
dat docenten in het onderwijs op de genoemde velden studenten nadrukkelijk bij 
materie brengen: observaties van dichterbij, ten aanzien van de structuur en 
textuur van materiële objecten, de herkomst ervan, de mensen, processen en 
technieken die in de totstandkoming van de huidige staat betrokken zijn en 
hermeneutische vaardigheden om deze materie en de betrokken narratieven 
theologisch te interpreteren.



De winst hiervan voor het onderwijs in een gepolariseerd landschap kan zijn 
dat we ons vertrekpunt nemen in concrete materie die niet al bij voorbaat leidt 
tot stellingnames waarbij direct de uiterste posities ingenomen worden.74 Voor 
de kerk kan het opleveren dat toekomstige predikanten en andere professionals 
beter toegerust zijn om gesprekken te begeleiden over wat geloof betekent in 
deze aardse werkelijkheid, zowel in de persoonlijke levens van mensen als bij 
grote maatschappelijke vragen.

Onderzoek
De vaardigheden die we als docenten studenten aanleren, moeten we uiteraard 
zelf beheersen en inzetten en ik heb uiteengezet dat daar theologisch gezien ook 
alle reden toe is. Dit betekent, mijns inziens, dat we in onze onderzoeksprojecten 
empirisch moeten onderzoeken welke materie op welke wijze een plaats heeft in 
de narratieven van mensen, en dat we daarbij een nauwkeuriger oog hebben 
voor materie. Van welk materiaal zijn de stoelen gemaakt, waar komen die 
stoelen vandaan, hoe zijn ze geproduceerd en zitten ze lekker of staan ze de 
godsontmoeting in de weg? Ook zouden we meer aandacht moeten besteden 
aan de aanspraak die uitgaat (of uit zou kunnen gaan) van de in materie 
betrokken praktijken, en voor materie die er wel is, maar die in narratieven van 
mensen niet in beeld komt. We finetunen onze vaardigheden om materie te 
observeren, beschrijven en analyseren en gaan met het oog daarop na hoe we 
alle zintuigen bij dat onderzoek kunnen inzetten.

Op deze manier kunnen we in onderzoek beter in beeld brengen welke 
relaties tussen het geestelijke en het materiële zich voordoen, duiden waarom 
deze relaties zijn zoals ze zijn, aangeven wat de effecten van deze relatie zijn, zo 
nodig waarschuwen waar het materiële op schadelijke wijze door het geestelijke 
voor zich in dienst wordt genomen. Als we dat beter in beeld kunnen brengen, 
kunnen we ook theologie ontwikkelen die tot een nieuwe verbeelding leidt: die 
verbeeldt hoe de toekomst eruit zou kunnen zien, om met die nieuwe verbeel-
ding in onderzoek weer terug te keren naar praktijken en er ons onderwijs aan 
studenten door te laten informeren en voeden.75	

74	 In het PThU-project Grond hebben we hier al goede ervaringen mee opgedaan: concepten als 
‘groen’ of ‘duurzaam’ of ‘biologisch’ roepen bij mensen meteen een wereld op die hen er vrij snel 
toe brengt ten opzichte daarvan stelling te nemen. ‘Grond’ is als materie in beginsel niet iets waar 
iemand iets tegen heeft. Daarmee wordt een eerste stellingname uitgesteld en is het mogelijk in 
gesprek te raken.

75	 Ten aanzien van deze verbeelding, cf. Ganzevoort, ‘Hopeloos maar niet ernstig’.



Conclusie

Ik stelde de vraag waarom het van belang is om aandacht te hebben voor  
de wisselwerking tussen het materiële en het geestelijke en wat dit van de prak-
tische theologie vraagt. Samengevat is dit mijn antwoord. 

In de geschiedenis van het christendom en de westerse cultuur is de idee 
dat het geestelijke hoger gewaardeerd moet worden dan het materiële 
dominant geworden. Terwijl in de afgelopen decennia in onderzoek naar  
religie en geloof het lichaam is ‘teruggewonnen’ op de geest en naast geloofs-
overtuigingen materie zelf helder in beeld is gekomen als vindplaats van geloof, 
lijkt zich in de dieptestructuur van onze westerse samenleving een andere 
dominante beweging te hebben voltrokken: die waarin het geestelijke – in de 
vorm van ideologieën, narratieven en (geloofs)overtuigingen – het materiële 
voor zich in dienst neemt. 

In de huidige cultuur, en daarmee ook in de kerk, lijkt de relatie tussen het 
geestelijke en het materiële er in de laat-moderne netwerksamenleving vaak 
een te zijn van eenzijdige invloed, meer dan van wisselwerking. Wanneer ideo-
logieën macht hebben over het materiële, op zo’n manier dat materie niet mag 
terugpraten, niet de ruimte krijgt om in te gaan op overtuigingen en frames en 
er geen mogelijkheid is dat overtuigingen worden heroverwogen, bijgesteld of 
gecorrigeerd, dan lijdt dat niet zelden tot schade voor wie en wat het meest 
kwetsbaar is in dit aardse bestaan. Dat heeft dan ook invloed op de relaties van 
mensen onderling, van mensen met niet-mensen, en, voor wie geloven, ook op 
de relatie van mensen met God.

Theologisch gezien is dat een probleem, omdat deze God zich volgens de 
Schriften onder andere bekend maakt in materie. Met name de incarnatie van het 
Woord, zoals beschreven door de evangelist Johannes, en de scheppingverhalen 
uit Genesis, waarin de geest grond schept wanneer God spreekt, laten zien dat de 
reikwijdte van de incarnationele ontmoeting zich ook uitstrekt tot niet-lichamelijke 
materie. Wil het, in gelovig perspectief, goedkomen met deze wereld, dan betekent 
dat dat het niet alleen goed gaat met mensen, maar ook met niet-mensen;  
met de aarde, de planeet. Dat vraagt erom het Woord van God dieper in het stof te 
trekken, materie te (her)waarderen en te motiveren waarom materie vanuit 
christelijk (ook protestants) perspectief goede aandacht behoeft is: het kan een 
plaats worden waar de Levende zich bekendmaakt en laat ontmoeten. 



Dit stelt de discipline van de praktische theologie voor de taak om in 
onderwijs en onderzoek meer te focussen op hoe het materiële en het geeste-
lijke zich in praktijken tot elkaar verhouden, om machtsstructuren daarin bloot 
te leggen, de effecten ervan in beeld te brengen en op basis daarvan theologie 
ontwikkelen die tot een nieuwe verbeelding van de toekomst leidt. Het levert 
theologische professionals op die zich beter kunnen verhouden tot de aardse 
vraagstukken waarmee mensen en groepen zich geconfronteerd weten en hen 
daarin vanuit geloofsperspectief beter kunnen begeleiden. Op deze manier 
hebben geloof en theologie een eigen, kritische stem ten opzichte van andere 
stemmen, niet alleen in het debat over geest en materie, maar met name in het 
debat over de fenomenen die deze dieptestructuur voortbrengt.

Wat hiervan de consequenties zijn voor de methodologische, methodische 
en hermeneutische vaardigheden van docenten, studenten en onderzoekers in 
het veld van de praktische theologie zal nader en in gezamenlijkheid uitgewerkt 
moeten worden, maar het ligt voor de hand meer ruimte te maken voor 
verschillende zintuigen als onderzoeksinstrumentarium. Deze vaardigheden 
zullen hoe dan ook ten dienste staan van het ontwikkelen van een nieuwe 
verbeelding van de toekomst, die vervolgens, via onderzoek en onderwijs, weer 
kan terugvloeien naar praktijken om die te informeren en te voeden.



Dankwoord

Aan het slot van deze rede spreek ik graag nog enkele woorden van dank.

Het College van Bestuur van de Protestantse Theologische Universiteit dank ik 
voor het vertrouwen dat u in mij gesteld heeft door mij op deze leerstoel te 
benoemen en de synode van de Protestantse Kerk in Nederland voor de 
instemming daarmee. Ook noem ik hier met dankbaarheid de leden van de 
leerstoelgroep Praktische Theologie – Worship & Formation. Het is een groot 
voorrecht om met jullie te mogen werken, ik beleef veel plezier aan jullie en aan 
onze gezamenlijke opdracht de praktische theologie in de actualiteit te 
beoefenen en de toekomst in te dragen. Deze opdracht delen we met de leden 
van de andere leerstoelgroep Praktische Theologie onder leiding van colle-
ga-leerstoelgroepvoorzitter Erik Olsman. Dank jullie voor het samen optrekken 
hierin. Uiteraard gaat mijn grote dank ook uit naar mijn leermeester en voor-
ganger op de leerstoel, Marcel Barnard. Ik heb het tot dit ambt geschopt, 
Marcel, maar ook jij hebt mij hierheen geschopt. Over de min of meer liefde-
volle hardhandigheid waarmee je dat voor mijn eigen bestwil hebt gedaan heb 
ik me al eerder uitgelaten. Arnold Huijgen, Aza Goudriaan, Eddy Reefhuis en 
Thijs Tromp en de leerstoelgroep dachten en lazen mee met deze oratie,  
Dorien Keus en Anne de Kok hielpen met tekstverzorging. Theologie bedrijven 
is teamwork – dank jullie allen voor het samenspel! 

De leden van het interdisciplinaire PThU-project Grond dank ik voor hun 
moed dat ze zich door mij hebben laten meeslepen in een gewaagd weten-
schappelijk avontuur. Hoewel we daarin met de theologie geregeld aan de 
grond zitten, slaan we ons er met de nodige humor doorheen. De Maatschappij 
van Welstand, partner in ons project, heeft het mogelijk gemaakt de grond als 
theologische werkplaats aan te wijzen. Veel dank, met name aan René van de 
Kieft. De Stichting Luthers Diakonessenhuisfonds steunde in de afgelopen 
decennia het nodige onderzoek rond deze leerstoel. In jullie vindt het veld van 
de liturgische studies, en breder de praktische theologie, een trouwe bondge-
noot – dank daarvoor! Mijn dank gaat ook uit naar de huidige en oud-collega’s 
van het Instituut voor Rituele Studies voor de inspirerende samenwerking op 
ons vakgebied.

Toen ik in november 2024 Theoloog der Nederlanden werd, besloot ik die rol te 
vervullen in nauwe samenhang met de thematiek van mijn oratie. Ik wilde op 



zoek naar het collectieve verhaal van Nederland over de grond en daarvoor 
moesten we het hele land door langs bijzondere mensen en plekken. Zonder de 
formidabele ondersteuning van ‘Team TdN’ was dat nooit gelukt. Wendy, Eva, 
Floor, Bente, Julia, Dorien, Eveline – what a ride! Ik heb van onze avonturen en 
van jullie genoten. Heel veel dank voor het inzetten van jullie beste krachten. 
Ton, Jorien, Dorien, Miquela, Robert, het is een geweldige dag vandaag, door 
jullie inspanningen, steun, optimisme, doorzettingsvermogen.

Het is me een grote eer dat de Domcantorij vanmiddag de compositie  
wilde uitvoeren die ik samen met Christiaan Winter creëerde; dank, zangers, 
dank, Domcantor Remco de Graas en dank ook jou, Christiaan en dank aan de 
Vermeulen Brauckmanstichting voor de financiële steun aan dit project. Talent 
op allerhande toetsen Wibren Jonkers en ons eigen jonge blokfluittalent Jasmijn 
Calis – heel tof dat jullie hieraan wilden meewerken vandaag. Ik waardeer het.

Tot slot. Het is om meerdere redenen een wonder dat ik hier vandaag sta. Ik 
prijs me gelukkig te zijn omringd te zijn door mensen die weten wat support is, 
wat loyaliteit, wat wijsheid. Ik noem Frits, Thijs en Eddy – jullie hebben geen 
verdere woorden van mij nodig. Onze extended family, Godfried en Annelies, 
Christine en Cor-Jan, en mijn moeder en Nico, staat al jaren paraat met 
materiële vindplaatsen van liefde en vriendschap: ontbijtjes-met-eitjes, 
zwachtels, injecties, musiceren, kilometers strijkgoed, maaltijden en gesprekken 
met en zonder wijn. Mijn laatste dankwoorden zijn voor Jacco, Swaentje en 
Jasmijn. Bij ons thuis neemt de theologie geregeld nogal veel plek in, en nu 
moet het er ook alweer over gaan als ik jullie meesleep naar het tuincentrum. 
Niet te doen. Bedankt dat jullie het met mij uithouden.

Hoe langer ik spreek, hoe meer het geestelijke over het materiële dreigt te gaan 
heersen. Het wordt tijd om het glas aan onze lippen te zetten.

Ik heb gezegd.



Bibliografie

Aland, Barbara, red. Novum Testamentum Graece. Vertaald door Eberhard Nestle 
en Erwin Nestle. Herziene en Derde gecorrigeerde druk. Vol. 28. Deutsche 
Bibelgesellschaft, 2014. https://www.die-bibel.de/en/bible/NA28/JHN.1.

Appadurai, Arjun. Modernity at large: cultural dimensions of globalization. Public 
worlds, v. 1. Minneapolis, Minn: University of Minnesota Press, 1996.

Augustinus, Aurelius. De Stad van God - Vertaald en ingeleid. Vertaald door 
Gerard Wijdeveld. Amsterdam: Ambo/Anthos, 2014.

 ———. Wat betekent de bijbel? Christelijke scholing in tekstbegrip en presentatie: De 
Doctrina Christiana. Bewerkt en vertaald door Jan den Boeft en Ineke Sluiter. 
Amsterdam: Ambo, 1999.

Barnard, Marcel. God in bits & bytes. Middelburg: Skandalon, 2024.

Barnard, Marcel, Johan Cilliers, en Cas Wepener. Worship in the network culture: 
Liturgical Ritual Studies: Fields and Methods, Concepts and Metaphors. Liturgia 
condenda 28. Leuven: Peeters, 2014.

Boeve, Lieven. ‘De Sacramentele Onderbreking van Levensrituelen’, in 
Levensrituelen en Sacramentaliteit. Tussen Continuiteit en Discontinuiteit, onder 
redactie van Stijn Van den Bossche, Gerrit Immink, en Paul Post. Meander 5. 
Tilburg: Liturgisch Instituut, 2003, 31-48.

Brink, Gijsbert van den, en Cornelis van der Kooi. Christelijke dogmatiek: Een 
inleiding. Utrecht: Kok Boekencentrum, 2020.

Brown, David. God and enchantment of place: reclaiming human experience. 
Oxford; New York: Oxford University Press, 2004.

———. God and grace of body: sacrament in ordinary. Oxford; New York: Oxford 
University Press, 2007.

———. God and mystery in words: experience through metaphor and drama. 
Oxford; New York: Oxford University Press, 2008. 
 
 



———. ‘The Place of Encounter: Icons of Transcendence and Renaissance 
Immanence’. In God and Enchantment of Place, door David Brown, 37-83, 1ste dr. 
Oxford University PressOxford, 2004.  
https://doi.org/10.1093/0199271984.003.0003.

Cottingham, John. René Descartes: Meditations on First Philosophy: With Selections 
From the Objections and Replies. New York: Cambridge University Press, 2012. 
https://research-ebsco-com.proxy-ub.rug.nl/linkprocessor/
plink?id=a2e17282-35c8-3237-8190-fcb900effd70.

Ganzevoort, Ruard. ‘Hopeloos maar niet ernstig: Praktisch-theologisch reflec-
teren op de toekomst’. Handelingen: Tijdschrift voor Praktische Theologie en 
Religiewetenschap 50, nr. 4 (6 december 2023): 64-71. https://doi.org/10.54195/
handelingen.18441.

Garrigan, Siobhán. A Theology of Home in a Time of Homelessness. Cambridge 
Elements. Elements in Christian Doctrine. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2025. https://doi.org/10.1017/9781009566339.

Haraway, Donna. When Species Meet. Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2008.

Hege, Christian. ‘Linck Wenzeslaus (1483-1547)’. Global Anabaptist Mennonite 
Encyclopedia Online. 1957, z.d.  
https://gameo.org/index.php?title=Linck,_Wenzeslaus_(1483-1547)&oldid=146569.

Hiebsch, Sabine. ‘Luthers interpretatie van Psalm 124 (1513-1533)’. In Bron voor 
de Reformatie en uitdaging voor nu. Opstellen aangeboden aan dr. W. Balke, onder 
redactie van A. Van de Beek en W.M. Van Laar, 23-41. Zoetermeer: 
Boekencentrum, 2004.

‘Inventaris Hervormde Gemeente Ferwerd’, 1985. 245-35. Tresoar: Frysk 
Histoarysk en Letterkundich Sintrum.

Irwin, Kevin W. ‘Liturgical Action. Sacramentality, Eschatology, and Ecology’. In 
Contemporary sacramental contours of a God incarnate, onder redactie van 
Lieven Boeve en Lamberg Leijssen. Textes et études liturgiques 16. Leuven: 
Peeters, 2001, 111-23.



Kearney, Richard. Touch: recovering our most vital sense. New York: Columbia 
University Press, 2021. 

Klomp, Mirella. ‘De lijdende Christus in 21ste-eeuwse passiecomposities’. In 
Kunstenaars in Gods spoor: peilingen naar het religieuze en spirituele van kunst in 
een seculiere wereld, onder redactie van Wessel Stoker en Frank Bosman, 
189-203. Figura Divina, VIII. Open Press Tilburg University, 2022.  
https://doi.org/10.26116/3R74-1K37.

———. Playing On: Re-staging the Passion after the Death of God. Vol. 10. Theology 
in Practice. Brill Academic Publishers, 2020.  
https://doi.org/10.1163/9789004442948.

———. The Sound of Worship: Liturgical Performance by Surinamese Lutherans and 
Ghanaian Methodists in Amsterdam. Liturgia Condenda 26. Leuven; Walpole, MA: 
Peeters, 2011.

Kregting, Joris, Fred Van Lieburg, en Paul Vermeer. ‘God in Nederland 1966-
2024’. Amsterdam: HDC, 2025.

Larson-Miller, Lizette. Sacramentality renewed: contemporary conversations in 
sacramental theology. Collegeville, Minnesota: Liturgical Press, 2016.

Lathrop, Gordon W. Holy Ground: A Liturgical Cosmology. Minneapolis: Fortress 
Press, 2009.

Latour, Bruno. Waar kunnen we landen? Politieke oriëntatie in het Nieuwe 
Klimaatregime (Où atterrir? Comment s’orienter en politique). Vertaald door Rokus 
Hofstede. Amsterdam: Octavo, 2018.

———. ‘Why Has Critique Run out of Steam? From Matters of Fact to Matters of 
Concern’. Critical Inquiry 30, nr. 2 (januari 2004): 225-48.  
https://doi.org/10.1086/421123.

Link, Christian. ‘Das Bilderverbot als Kriterium theologischen Redens von Gott’. 
Zeitschrift Für Theologie und Kirche 74, nr. 1 (1977): 58-85.  
https://www.jstor.org/stable/23584777.

Luther, Martin. Werke. Kritische Gesamtausgabe. Vol. 4. Weimar: H. Böhlhaus, 1883. 



https://archive.org/details/werkekritischege0004luth_d3c3/page/146/mode/2up. 
Meijer, Eva. ‘Vleermuizen houden van roddelen.’ De Groene Amsterdammer 41  
(9 oktober 2025) : 46-49, https://www.groene.nl/artikel/vleermuizen-houden-van- 
roddelen- essay-meersoortig-beraad.

Meyer, Birgit, en Dick Houtman. ‘Introduction: Material Religion - How Things 
Matter’. In Things: Religion, and the question of materiality, onder redactie van 
Dick Houtman en Birgit Meyer, 26-39. New York: Fordham University Press, 
2012.

Meyer, Birgit, David Morgan, Crispin Paine, en S. Brent Plate. ‘The Origin and 
Mission of Material Religion’. Religion 40, nr. 3 (juli 2010): 207-11.  
https://doi.org/10.1016/j.religion.2010.01.010.

Pannenberg, Wolfhart. Theologie und Philosophie: ihr Verhältnis im Lichte ihrer 
gemeinsamen Geschichte. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1996.

Pons-De Wit, Anneke, Dick Houtman, John Exalto, Fred Van Lieburg, Johan Roeland, 
en Maarten Wisse. ‘Buildings and Bibles Between Profanization and Sacralization: 
Semiotic Ambivalence in the Protestant Dutch Bible Belt’. Material Religion 15, nr. 1 
(1 januari 2019): 1-26. https://doi.org/10.1080/17432200.2018.1541696.

Ramelli, Ilaria L.E. ‘Creation.’ In Brill Encyclopedia of Early Christianity Online. 
Leiden: Brill, 2018. https://doi.org/10.1163/2589-7993_EECO_SIM_00000792. 

Selderhuis, Herman. Luther: een mens zoekt God. Apeldoorn: De Banier 
Uitgeverij, 2016.

Tromp, Thijs. Kerk en pacht: Een vooronderzoek naar pacht van landbouwgrond in 
kerkelijk bezit. Amsterdam: Protestantse Theologische Universiteit, 2024.  
https://pure.pthu.nl/en/publications/kerken-en-pacht-een-vooronderzoek-naar- 
pacht-van-landbouwgrond-in.

Van der Ham, Kirsten, Marjolein Hekman-Klapwijk, Mirella Klomp, Thijs Tromp, 
en Peter-Ben Smit. Food in Times of Crisis: A Practical Theological Study on 
Emergency Relief Provided by Churches in Amsterdam Zuidoost during the Covid-19 
Pandemic. Amsterdam: Protestantse Theologische Universiteit, 2021.  
https://pure.pthu.nl/ws/portalfiles/portal/24852073/PThU_Research_Report_
Food_in_times_of_crisis_final.pdf.



Weblinks
AD, ‘Woedende reacties op Walibi-video waarin doodsbange vrouw als “object” 
wordt verkocht en vermoord’, Facebook, 21 augustus 2025,  
https://www.facebook.com/shar/p/1CQmB96ZWP/.

Bakker, André. ‘Bekladding op regenboogpad in Alkmaar leidt tot verontwaardi-
ging: “Pijnlijk”’, Streekstad Centraal, 5 augustus 2025, https://streekstadcentraal.nl/ 
60198543-bekladding-op-regenboogpad-in-alkmaar-leidt-tot- 
verontwaardiging-pijnlijk. 

BBC, ‘The Repair Shop’, BBC, z.d., https://www.bbc.co.uk/programmes/b08l581p. 
Laatst geraadpleegd op 26 september 2025.

Houten, Maaike van, ‘Bij Theoloog der Nederlanden Mirella Klomp heeft de 
grond het voor het zeggen: “Mijn moestuin praat tegen mij”’. Interview. Trouw, 
13 juli 2025. https://www.trouw.nl/religie-filosofie/
bij-theoloog-der-nederlanden-mirella-klomp-heeft-de-grond-het-voor-het-
zeggen-mijn-moestuin-praat-tegen-mij~b0e7067a/.

Klomp, Mirella. ‘Blog’. Mirella Klomp, z.d. https://www.mirellaklomp.nl/blog/.

———. ‘Het wonder van kerst: God is niet slechts op aarde gekomen, Hij is 
aarde geworden’. Column. Nederlands Dagblad, 24 december 2024.  
https://www.nd.nl/geloof/geloof/1241112/het-wonder-van-kerst-god-is-niet- 
slechts-op-aarde-gekomen-hij.

Meyer, Birgit. ‘Religious Matters in an Entangled World’. Religious Matters, z.d. 
https://religiousmatters.nl/.

‘Nieuwsuur’. Nieuwsuur. NPO, 21 augustus 2025. https://npo.nl/start/serie/
nieuwsuur/seizoen-2025/nieuwsuur_5176/afspelen.

RTV Utrecht, ‘Amersfoort wil met regenboogzebrapad tonen dat iedereen 
welkom is.’, RTV Utrecht, 1 oktober 2021, https://www.rtvutrecht.nl/
nieuws/3177553/amersfoort-wil-met-regenboogzebrapad-tonen-dat- 
iedereen-welkom-is. 



Schmidt, Christoph. ‘Als er topoverleg is over de asielcrisis, dan zal er wel een 
asielcrisis zijn toch?’, Trouw, 15 oktober 2024.  
https://www.trouw.nl/politiek/als-er-topoverleg-is-over-de-asielcrisis-dan-zal- 
er-wel-een-asielcrisis-zijn-toch~b00e1e17/.

Schut, Merel. ‘Handig om te weten: deze verkeersregels gelden bij het regen-
boogpad in Alkmaar’, In de Buurt, z.d., https://indebuurt.nl/alkmaar/nieuws/
zebrapad~68550/.  

Vluchtelingenwerk. ‘Noodwet? 3 gevolgen waar wij ons grote zorgen over 
maken’, 26 september 2024. https://www.vluchtelingenwerk.nl/nl/artikelen/
nieuws/noodwet-3-gevolgen-waar-wij-ons-grote-zorgen-over-maken.

Walibi Holland. ‘Statement Walibi Holland - Halloween Fright Nights 
Commercial’. Facebook, augustus 2025.  
https://www.facebook.com/walibiholland/posts/statement-walibi-holland- 
halloween-fright-night-commercialde-recente-commercial/1239108224924300/.

Women_inc. ‘Femicide is een nationale noodsituatie, geen marketingtruc’. 
LinkedIn, augustus 2025. https://www.linkedin.com/posts/women-inc-_walibi-deelt- 
een-reclame-voor-fright-nights-activity-7364306443602178053-Y8e8/?origi-
nalSubdomain=nl.



Over Grondstof
Voor de compositie Grondstof die tijdens de oratie ten gehore werd gebracht, 
schreef Mirella Klomp de tekst, op basis van Genesis 3:19b – “Stof ben je, tot 
stof keer je terug” – en het materiaal dat ze verzamelde tijdens haar ‘Grondreis’ 
als Theoloog der Nederlanden 2024-2025. Ze maakte deze reis door de twaalf 
Nederlandse provincies op zoek naar het collectieve verhaal van Nederland 
over de grond onze voeten en deed hiervan verslag in blogs en video’s (www.
mirellaklomp.nl/blogs). Haar tekst vormde de basis van een theologisch-muzi-
kaal project in het najaar van 2025, bestaande uit de compositie en uitvoering 
van een koorwerk, een beiaardcompositie en drie zogeheten ‘versteekjes’ voor 
beiaard. Hiervoor werkte ze samen met beiaardier, beiaarddocent en kerkmu-
sicus Christiaan Winter, Domcantor Remco de Graas en diverse beiaardiers uit 
de provincie Utrecht.

Mirella Klomp kende aan Christiaan Winter een compositieopdracht toe op 
basis van haar poëtische tekst, voor een koorwerk met begeleiding. Tijdens de 
oratie in het kassencomplex van Noordertuin in Utrecht werd dit werk ten 
gehore gebracht door zangers van de Domcantorij onder leiding van 
domcantor Remco de Graas, met medewerking van Jasmijn Calis (blokfluit), 
Wibren Jonkers (klavecimbel) en Roel Bons (boemketel en ander slagwerk). 
Daarmee werd de theologische vraag wat het stof-zijn van mensen betekent 
niet alleen onderzocht in de vorm van een academisch betoog, maar ook 
verbeeld in  poëzie en muziek.

Maar Grondstof klinkt breder. In de laatste maanden van 2025 is het melodische 
thema van Grondstof dankzij de medewerking van een tiental enthousiaste 
beiaardiers door het hele land te horen: op de carillons van Alkmaar 
(Waagtoren en Grote Sint Laurenskerk), Almere, Amersfoort, Baarn, Bathmen, 
Boxtel, De Rijp, Deventer, Dinxperlo, Geldrop, Goedereede, Groenlo, 
Harderwijk, Hengelo, Hilversum, IJmuiden, Middelburg, Nieuwegein, Nijkerk, 
Rotterdam (Delfshaven en Laurenskerk), Sint-Maartensdijk, Son, Tiel, Utrecht 
(Domtoren), Valkenswaard, Weesp, Winterswijk en Zierikzee. Hiertoe bewerkte 
Winter het koorwerk op twee manieren. Voor beiaard schreef hij Grondstof on a 
Ground: een compositie in de muzikale vorm van een ‘ground’ (ook wel ‘ground-
of-the-ground’) waarin een herhaalde baslijn (basso ostinato) de muzikale basis 
vormt waarboven melodisch wordt gevarieerd. Daarnaast maakte hij van de 



melodische kern een ‘versteek’ voor de speeltrommel op de speelcomputer van 
de beiaard, zodat deze melodie kort klinkt voordat een torenklok de tijd 
aangeeft.

Zo dwarrelt in de laatste maanden van 2025 de Bijbeltekst “Stof ben je, tot stof 
keer je terug” neer over het hele land; het keert terug naar de grond. De 
totstandkoming van de compositie en uitvoering tijdens de oratie werden 
mogelijk gemaakt door een subsidie van de Vermeulen Brauckman Stichting.





Prof. dr. Mirella Klomp 



ISBN 978-9-0836093-0-0

9 789083 609300

Protestantse Theologische Universiteit


